

# СВЯТЫЙ МЕООДІЙ

епископъ и мученикъ,

# ОТЕЦЪ ЦЕРКВИ Ш-го ВВКА.

# ПОЛНОЕ СОБРАНІЕ ЕГО ТВОРЕНІЙ,

переведенныхъ съ греческаго

подъ редакцією профессора с.-петербургской духовной академій Евграфа Ловягина.

Изданіе 2-е.



С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

Изданіе инигопродавца И. Л. ТУЗОВА. Гостиный дв., № 45. 1905.

# Въ внижномъ магазинъ И. Л. ТУЗОВА.

С.-Петербургъ, Садовая улица, Гостиный дворъ, № 45.

#### МЕЖДУ ПРОЧИМИ ПРОДАЮТСЯ СЛЪДУЮЩІЯ КНИГИ

Сергій, Д. Б., арх. Православное ученіе о почитаніи святыхъ иконъ и другія соприкосновенныя съ нимъ истины правосл. въры. Изд. 3-е. Спб., 1899 г., ц. 25 к. Мин. Нар. Просв. допущена въ ученич. биб. ср. учеб. зав. (4 авг. 1903 г., № 23684).

Синайскій, А. Магометанство въ его исторіи и отношеніи къ христіанству. Изд. 2-е, испр. и доп. Спб. 1904 г.,

ц. 40 к.

 Отношеніе русской церковной власти къ расколу старообрядчества въ первые годы Сунодальнаго Управл. при Петръ Великомъ (1721-1725 г.). Спб.,

1892 г., ц. 1 р. 75 к. Снаљскій, К., свящ. Литургія св. Іоанна Златоустаго. Руководство для священнои церковно-служителей при Архіерейской службъ, съ изложениемъ порядка посвященія въ священно-церковно-служительскія степени и награжденія набедренникомъ, скуфьею, камилавкою и проч. Спб., 1902 г., ц. 30 к.

Славинъ, А. Помилуй мя, Боже, помилуй мя! Душевные и сердечные вопли, стенанія и воздыханія кающагося гръшника. Изд. 3-е. Спб., 1899 г., ц. 20 к.

 Размышленія кающагося гръщника о страшн. Судъ или о второмъ пришествін Господа нашего І. Христа на землю и всеобщемъ воскрес. мертвыхъ. Изд. 4-е, дополн. Спб., 1897 г., ц. 15 к.

Смирновъ С., свящ. Сарат. епарх. Алфавитный сборникъ распоряж., необходимыхъ для каждаго члена причта. Настольн. книга "Ни кто не можетъ отговариваться невъдъніемъ закона" (Осн. зак., ст. 62). Спб., 1898 г., ц. 1 р. 50 к.,

въ кол. пер. 2 р. 25 к.

Снессорева, С. Земн. жизнь Пресвятой Богородицы и описаніе святыхъ чудотворн. ея иконъ, чтимыхъ православн. церк. на основаніи свящ. писанія и церковныхъ преданій. Съ изображен. въ текстъ праздниковъ и иконъ Божіей Матери. Спб., 1898 г., ц. 3 р., въ роск. кол. перепл. 4 р. Внесена въ кат. книгъ для употр. въ низ. учил. въд. Мин. Нар. Просв. и для публ. нар. чтеній (стр. кат. 135, 1901 г.).

Соноловъ, А., прот. Священная исторія въ простыхъ разсказахъ для чтенія въ школъ и дома. Ветх. и Нов. Зав. Съ 40 рис. по ориг. Доре и Плокгорста и съ 109-ю полит. въ текстъ. Спб., 1901 г., ц. 1 р., въ изящномъ коленкор. перепл.

съ золот. тис. 2 р.

Соколовъ И. И. Доц. Спб. Дух. Акад. Аеонское монашество въ его прошломъ и современномъ состояніи. Спб., 1904 г., ц. 40 к.

Соловьевъ І., свящ. Пособіе къ доброму чтенію Святой Библін (Руководств. свъдънія объ ея богодухнов, значеніи, составъ, раздъленіи и вившнихъ особенност., о происхожд., содерж. и богослуж. употребленіи каждой изъ свящ. книгъ, Библіи въ отдъльности). Изд. 2-е., исправл. и дополн. Спб., 1898 г., ц. 2 р., въ кол. пер. 2 р. 75 к. Мин. Нар. Просе. отъ 10—19 ноября 1901 г., за № 31977, допущ. въ учит. библ. низш. учил. и въ безпл. народ. чит. и библ.

— Что нужно знать правосл. христ. о св. Евангеліи. Спб., 1898 г., ц. 30 к. Соловьевъ, Н. И. Православное духовенство. Очерки, повъсти и разсказы изъ жизни приход. духовенства. Изд. 2-е, значит. дополн. Спб. 1902 г., ц. 1 р., въ изящи. коленкор. перепл. 1 р. 75 к. Мин. Нар. Просв. допущена въ ученическія библіотеки среднихь учебныхь завед. Минист. (17-го ноября 1903 г.,

Спасскій, П. Н., членъ-дълопр. Новг. Еп. Учил. Сов. Сборникъ правилъ о школахъ церковно-приходскихъ и грам., съ относящимися къ нимъ опредъл, и указ. Св. Сун., Училищн. при ономъ Совъта и Новгородск. епарх. начальства.

Спб., 1898 г., ц. 60 к.

№ 35999)

Толкованіе на пророческія книги Ветхаго Завъта, составл. на основании святоотеч. толков. примънит. къ славян. и греч. (70) тексту по прогр. для 4-го кл. дух. семин. Книги прор.: Исаін, Іереміи. Іезекіпля и Дан. Одоб. Уч. Ком. при Св. Стн. къ употребл. въ кач. уч. пос. по Свящ. Нис. при прохо-жедении курса IV кл. Дух. Сем. Изд. 2. Спб., 1898 г., ц. 2 р.

Стратилатовъ, К., свящ. Катихизическія беседы къ сельскимъ прихожан. Изд. 5-е. Спб., 1893 г., ц. 1 р. 50 к.

- Собраніе церковныхъ поученій для простого народа. Удостоенныя преміи Сеят. Стн. Изд. 3-е. Спб., 1903 г., ц. 1 р. 50 к. Въ 2 ч. Часть І. Поученія на Сумволь въры, молитву Господню, Блаженства евангельскія и на десять ваповъдей Божінхъ. Часть II. Поученія объ обрядовомъ богослужении православной Церкви, съ присовокупл. поуч. на общеупотр. христіан. молитвы. Одоб. для пріобр. въ ученич. библ. средн. учебн. завед. Мин. Народн. Просв. (№ 14375, 21 іюля 1894 г.).

Тренчъ, арх. Дублин. Толкованіе притчей Господа нашего Іисуса Христа. Переводъ съ англійскаго, сділанный покойнымъ А. З. Зиновьевымъ. Изд. 2-е, вновь пересм. и испр. по посл. XV изд. подлинника. Спб., 1888 г., ц. 2 р., въ изящн. кол. пер. 3 р.

# СВЯТЫЙ МЕӨОДІЙ

ЕПИСКОПЪ И МУЧЕНИКЪ,

# ОТЕЦЪ ЦЕРКВИ Ш-го ВЪКА.

# ПОЛНОЕ СОБРАНІЕ ЕГО ТВОРЕНІЙ.

переведенныхъ съ греческаго

подъ редакцією профессора с.-петербургской духовной академіи Евграфа Ловягина.

Изпаніе 2-е.



С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

Изданіе книгопродавца И. Л. ТУЗОВА. Гостиный дв., № 45. 1905. Отъ С.-Петербургскаго Духовнаго Цензурнаго Комитета печатать дозволяется. С.-Петербургъ, 27-го іюля 1904 г.

Цензоръ, Іеромонахъ Александръ.

# Отъ издателя.

(Къ первому изданно).

Въ настоящемъ изданіи предлагаются, въ переводъ съ Греческаго языка, всъ творенія Святаго Священномученика Меоодія, которыя до сего времени найдены. За границею они имъли уже нъсколько изданій; у насъ же въ Россіи, въ полномъ своемъ составъ, они являются впервые, и притомъ въ переводъ возможно близкомъ къ подлиннику. Издатель почтетъ себя совершенно счастливымъ, если, хотя въ малой мъръ, достигнется цъль, которую онъ имълъ въ виду, приступая къ этому дълу. Цъль эта заключалась въ томъ, чтобы ознакомить православныхъ читателей съ высоконравственнымъ ученіемъ Святителя Менодія, ученіемъ, которымъ онъ, насколько тщился руководить паству свою къ достиженію царствія небеснаго путемъ исполненія запов'єдей и об'єтомъ чистоты или д'євства, настолько же и охранялъ ее, какъ отецъ чадъ своихъ, отъ ложныхъ ученій и навътовъ, которыми, въ первые въка христіанства, столь тревожима была Христова Церковь.

Читая творенія Святаго мужа, мыслію невольно переносишься въ тѣ, отдаленныя отъ насъ и по несходству и по разстоянію времена, когда послѣдователи Христа, озаренные свѣтомъ Его ученія, предавались Ему всецѣло, слѣдовали Ему безтрепетно, и вѣру и любовь къ нисшедшему съ небесъ Учителю не только доказывали воздержаніемъ и чистотою жизни, но запечатлѣвали ихъ, когда это требовалось, и своею собственною кровію среди жесточайшихъ пытокъ и истязаній. Главнъйшимъ же побужденіемъ къ изданію въ свътъ твореній Святаго Пастыря Тирской и Патарской церквей составляло ревностное желаніе воздать славу великому угоднику Божію, святителю Меводію, отъ дъятельности котораго, по милости Божіей, сохранилось до настоящаго времени достаточно твореній, чтобы намъ возможно было по нимъ составить себъ точное понятіе о возвышенной душъ и свътломъ умъ добраго пастыря стада Христова, и чтобы мы могли съ върою и надеждою обращаться къ Нему, какъ кодатаю и заступнику нашему предъ престоломъ Вышняго и мудрому руководителю, могущему, молитвами своими, внести болье согласія, мира и любви въ жизнь современнаго общества и направить участь всъхъ и каждаго къ лучшему.

М. М-въ.

16 мая 1877. г. Царское Село.

# СВЪДЪНІЯ

о жизни и твореніяхъ

# СВЯТАГО СВЯЩЕННОМУЧЕНИКА МЕӨОДІЯ.

Св. Меоодій принадлежить къ знаменитымъ учителямъ и Отцамъ первыхъ трехъ въковъ Христіанской Церкви, и притомъ такимъ, которыхъ высота ученія и святость жизни пріобръли имъ великое и всеобщее уваженіе не только отъ православныхъ христіанъ, но и отступниковъ отъ православной Церкви-еретиковъ. Церковный писатель VII въка (+ около 624 г.) Леонтій Византійскій, подвизавшійся въ одномъ изъ Герусалимскихъ монастырей, исчисляя знаменитыхъ учителей и Отцевъ Церкви, жившихъ отъ Рождества Христова до царствованія Императора Константина великаго, ставитъ между ними и Менодія Патарскаго въ такомъ порядкъ: "Игнатій Богоносецъ, Ириней, Іустинъ Философъ и мученикъ, Климентъ и Ипполитъ Епископы Римскіе, Діонисій Ареопагитъ, Менодій Епископъ Патарскій (Πατάρων), Григорій Чудотворецъ, Петръ Александрійскій Епископъ и мученикъ", и затъмъ прибавляетъ: "всъхъ ихъ принимаютъ и бывшія послѣ нихъ ереси" 1). Другіе древніе писатели, свидътельствуя о многостороннемъ просвъщеніи и мудрости св. Менодія (Патарскаго), благотворной дізятельности его въ утвержденіи и защищеніи православной въры и славныхъ подвигахъ мученичества, вообще отзываются о немъ съ высокими похвалами; а нъкоторые изъ

<sup>1)</sup> Леонт. Визант. De sectis. Act. III. § 1.

нихъ, какъ то: Андрей Епископъ Кесарійскій (VI вѣка), Іоаннъ Епископъ Өессалоникійскій (VII вѣка) и Патріархъ Фотій († 886) называютъ его великимъ 1); и вся святая Церковь, празднуя память священномученика Меводія 20 іюня, воспѣваетъ въ честь его: "ученій пучину, и скрижаль наказаній, и зрѣнія высокаго сокровище тя знаемъ, и чувствъ престолъ, поюще благочестно Христа Царя во вся вѣки" (Канон. Пѣс. 8. троп. 4).

Въ свидътельствахъ древности Св. Менодій называется Епископомъ не только Патарскимъ, но и Олимпійскимъ и Типскимъ. Такъ, кромъ Леонтія Византійскаго, св. Іоаннъ Дамаскинъ († около 780 г.), выписывая одно мъсто изъ сочиненія Св. Меоодія о воскресеніи мертвыхъ, называетъ его Епископомъ Патарскимъ 2). Между тъмъ другіе, именно церковный историкъ Сократъ († 440 г.) и Св. Максимъ Исповъдникъ († 662), упоминая объ этомъ самомъ сочиненіи того же св. Меводія, называють его Епископомъ Олимпійскимъ 3). А блаж, Іеронимъ, жившій около того же времени († 419 г.), въ книгъ о знаменитыхъ мужахъ называетъ Св. Мееодія кромѣ того Епископомъ Тирскимъ 4), чего не говорять другіе писатели. Но самъ же блаж, Іеронимъ дълаетъ для насъ возможнымъ согласить всъ приведенныя свидътельства о мъстъ епископства святителя, выражаясь такъ: "Меоодій, епископъ Олимпа Ликійскаго и потомъ Тира". Нътъ основанія сомнъваться въ справедливости этого свидътельства, какъ нѣкоторые 5) сомнѣваются, находя основанія къ сомнѣнію въ древнихъ церковныхъ правилахъ, которыми запрещалось епископамъ переходить изъ одной епархіи въ другую, а также въ свидътельствъ церковнаго историка Евсевія Кесарійскаго († 338), который въ числѣ мучениковъ, пострадавшихъ во время гоненія Діоклитіанова,

<sup>1)</sup> Андр. Кесар. in Apocal. serm. XI, с. 33. Bibl Patr. T. V. p. 609. Іоанн. Өессалон. въ сочиненіи Льва Алляція De Method. Scriptis. ed 1656 p. 333. Фотія Bibl. cod. 235. Прочія свидѣтельства см. ниже.

<sup>2)</sup> De imagin. Or. II, Ed. Paris. 1712. T. I. p. 389.

<sup>5)</sup> Сократ. Hist. Eccl. VI, 13. Максим. Исп. Scholia ad Dionys. Hier. eccl. § 7.

<sup>4)</sup> De vir illustr. c. 83.

b) Tillemont. Monum. eccles. T. V. p. 198. et Not. 1. p. 342.

упоминаетъ о Тиранніонъ, епископъ Тирскомъ, не упоминая о Св. Мееодів (Н. Е. VIII, 13). Между тымъ древнія церковныя правила запрещали епископамъ переходить въ другія епархіи не безусловно: напротивъ они дозволяли епископу такой переходъ въ извъстныхъ случаяхъ, когда "будетъ нъкоторая вина благословная, сіе творити его понуждающая, яко могущаго большую пользу обитающимъ тамо принести словомъ благочестія" (14 Прав. Апостол.); что же касается до епископа Тирскаго Тиранніона, то по всей вѣроятности это былъ преемникъ Св. Менодія пострадавшій во время одного и того же продолжительнаго и жестокаго гоненія Діоклитіанова; ибо тогда, по словамъ Евсевія, въ иной разъ было убиваемо въ одинъ день отъ десяти до ста мучениковъ (VIII, 9). Слъдовательно, Святитель Менодій, поставленный впослѣдствіи времени на канедру епископа Тирскаго, какъ духовный свътильникъ, имъвшій возможность "принести обитающимъ тамо наибольшую пользу" и остававшійся здісь до своего мученичества, прежде того былъ епископомъ Олимпійскимъ, а вмѣстѣ съ тѣмъ, по всей въроятности, и Патарскимъ; совмъстность двухъ послѣднихъ названій объясняется или тѣмъ, что два названія этихъ мість означають одинь и тоть же городь, какъ полагаетъ ученый Свида (Х въка), прибавляя къ словамъ Іеронима: "Олимпа Ликійскаго, т. е. (ήτοι) Патаръ"; и другіе 1); или тъмъ, что св. Меоодій въ одно и то же время завъдывалъ церквами обоихъ этихъ городовъ, какъ неръдко бывало во время гоненій, по мнѣнію нѣкоторыхъ писателей 2), особенно, если принять во вниманіе незначительность города Олимпа сравнительно съ Патарами и весьма близкое разстояніе между ними 3). Патары, древнъйшій городъ

Suidas. Lexic. подъ словомъ: Μεθόδιος. Фесслеръ. Jnstit. Patrol. I, 318.
 Lequien. Or. Christ. Т. І. р. 976. Филарет. Учен. объ Отц. и Учит. Цер. 1859. Т. І. стр. 167.

<sup>3)</sup> Въ латинскихъ Acta sanctorum (Iunii IV, 5. Sept. V, 18) полагается два епископа Меводія, одинъ Патарскій, котораго память у Грековъ 20 іюня, а другой Олимпійскій и потомъ Тирскій, котораго память у Латинянъ 18 сентября. Но, — справедливо замѣчаетъ Комбефизъ, — Іеронимовъ Меводій не отличается отъ Греческаго Патарскаго, и нѣтъ никакого слѣда въ исторіи,

Ликіи въ Малой Азіи, упоминаемый еще Геродотомъ въ его исторіи (1, 182) и впослѣдствіи времени называвшійся иначе Арсиноею Ликійскою по распоряженію Птоломея Филадельфа, находился на южномъ берегу при Средиземномъ моръ близъ устья ръки Ксанеа, былъ цвътущимъ и торговымъ городомъ и нъсколько времени столицею этой области до Римскаго въ ней владычества, и извъстенъ въ церковной исторіи тъмъ, что былъ отчизною св. Николая Мурликійскаго Чудотворца и мъстомъ, гдъ онъ началъ свое служеніе въ санъ пресвитера и Епископа. Подъ именемъ же Олимпа (если только можно считать его отдъльнымъ отъ Патаръ) нъкоторые писатели разумъютъ не что иное, какъ незначительное селеніе, образовавшееся изъ крѣпостнаго замка и стоявшее на отлогостяхъ Ликійской вулканической горы Олимпа 1). Это селеніе, кажется, находилось весьма близко отъ Патаръ, такъ что св. Менодій, по собственнымъ словамъ его, могъ пъшкомъ доходить отъ одного мъста до другаго для посъщенія братіи: "за нъсколько дней предъ симъ, — говоритъ онъ, — ходилъ я (изъ Олимпа) въ Патары, желая видъть Өеофила" 2); откуда еще болъе становится въроятнымъ, что объ эти мъстности въ одно и тоже время находились подъ іерархическою властію Св. Меводія прежде перемъщенія его на каведру г. Тира. Этотъ послѣдній городъ, который въ древности былъ важнѣйшимъ и славнъйшимъ изъ городовъ Финикіи по своему положенію, богатой промышленности и обширной торговль, въ первыя времена христіанства находился еще въ цвътущемъ состояніи; и христіанская епископская канедра въ этомъ городъ, просвъщенномъ христіанскою върою Св. Апостоломъ Павломъ и бывшемъ въ непосредственныхъ сношеніяхъ съ Патарами (Дѣян. XXI, 1—3), имѣла тогда важное значеніе. Здъсь-то Промыслъ Божій судилъ святительствовать Св.

чтобы Патарскій отличался отъ Тирскаго; одни и тѣже сочиненія въ кодексахъ приписываются то Мееодію Патарскому, то Олимпійскому и Тирскому. См. Мідпе, Patrol. T. XVIII, р. 18.

<sup>1)</sup> Pauly. Real-Encyclop. В. V. p. 927 и 1221.

<sup>2)</sup> Впрочемъ эти слова сохранились только въ славянскомъ переводъ творенія Св. Меюдія о воскресеніи. См. Филарет. Ук. Соч. стр. 167.

Менодію въ то время, когда последнее и жесточайшее гоненіе на христіанъ, начатое Императоромъ Діоклитіаномъ (съ 303 г.) и продолженное преемниками его власти на востокъ Галеріемъ и Максиминомъ (до 312 г.), причиняло и пастырямъ и пасомымъ ужаснъйшія бъдствія. Неоднократными эдиктами этихъ жестокихъ гонителей повелъвалось поцвергать последователей Христовыхъ единственно за исповъданіе святой въры всевозможнымъ мученіямъ, такъ эдиктомъ 303 года, изданнымъ Діоклитіаномъ по наущенію Галерія, было предписано слѣдующее: всѣ богослужебныя собранія христіанъ запрещаются; христіанскіе храмы должны быть разрушены; списки Св. Писанія должны быть отбираемы и сожигаемы; всф, содержащіе Христіанство, лишаются своего достоинства и гражданскихъ правъ: у христіанскихъ рабовъ отнимается навсегда надежда на освобожденіе; при судъ надъ христіанами дозволяется употреблять пытки безъ принятія отъ нихъ жалобъ. Вторымъ эдиктомъ повелъвалось — всъхъ предстоятелей церквей и другихъ духовныхъ лицъ, какъ политическихъ преступниковъ, заключать въ темницы; а вскоръ послъдовавшимъ третьимъ эдиктомъ предписывалось-встхъ заключенныхъ, принесшихъ жертвы идоламъ, освобождать, остающихся же непреклонными мучить жестокими пытками. Четвертымъ эдиктомъ 304 года всъ христіане поголовно были осуждены на пытки и мученія съ цълію принудить ихъ къ отреченію отъ Христа и обращенію въ идолопоклонство. Жестокость гонителей не знала никакихъ границъ и выдумывала безчисленное множество различныхъ формъ мученій; и эти мученія производились не нѣсколько дней и не въ теченіе одного года, но въ продолженіе цѣлаго десятилѣтія до 312 года; потому что, хотя въ 311 году Галерій, пораженный тяжкою и неизлечимою бользнію и убъдившійся, что никакая человъческая сила не можетъ уничтожить ученія Христова, незадолго до своей смерти издалъ указъ о прекращеніи гоненія, но Кесарь, Максиминъ, управлявшій послѣ него Сирією и Египтомъ и присвоившій себъ Императорское достоинство, продолжалъ съ неменьшею жестокостію преслѣдовать христіанъ: запре-

щалъ имъ строить церкви, изгонялъ изъ городовъ, нѣкоторыхъ увѣчилъ, вырывалъ у нихъ ноздри или глаза, отрубалъ уши или руки, и, наконецъ, предавалъ смерти. Церковный историкъ Евсевій, современникъ этого гоненія, въ своей исторіи разсказывая подробно о всъхъ ужасахъ, сопровождавшихъ преслъдованіе христіанъ въ разныхъ областяхъ и городахъ римской Имперіи, какъ то: Фригіи и Египтъ, въ Өиваидъ и Александріи, говоритъ въ частности о Тиръ Финикійскомъ, что здъсь, между прочимъ, послъ ужасныхъ бичеваній христіанъ, выпускали на нихъ пантеръ, медвъдей, дикихъ кабановъ и быковъ, разъяренныхъ каленымъ желъзомъ, и что въ это время церковь Тирская прославилась твердостію своихъ мучениковъ 1). Гонители, ослѣпленные звърскою яростію, полагали, что они достигнутъ совершеннаго истребленія христіанскаго имени и возстановятъ почитаніе языческихъ боговъ; но со стороны Христіанства всюду выступали новые и новые поборники его и скоръе жертвовали своею жизнію, нежели отказывались отъ содержимаго ими въроученія. Между этими святыми поборниками въры Христовой въ тогдашнее время занимаетъ славное мъсто и Св. Менодій, управлявшій церковію въ предълахъ Тира Финикійскаго; ревность его, какъ истиннаго пастыря, безъ сомнънія много содъйствовала достославной твердости Тирской церкви, доколъ и самъ онъ, по любви къ Господу и для назиданія пасомыхъ, не запечатлълъ въру свою мученическимъ подвигомъ. Впрочемъ, дъятельность этого святителя въ санъ Епископа среди столь тяжкихъ обстоятельствъ Церкви не изложена въ какомълибо письменномъ памятникъ и, конечно, не безъ воли Божіей, осталась неизвъстною для върующихъ чадъ Церкви и чтителей памяти Св. Меоодія, равно какъ до насъ не дошло почти никакихъ извъстій и о всъхъ обстоятельствахъ его жизни, предшествовавшихъ епископству, напр. мъстъ и годъ его рожденія, мъсть воспитанія, времени вступленія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Евсев. Ц. Ист. Кн. 8. Гл. 7 и дал. Начерт. Церк. Ист. Иннокентія, Отд. 1. Москва, 1838, стр. 75—78.

въ служение Церкви и пр., кромъ общаго замъчания въ Менологів греческаго Императора Василія (Х вък.), повтореннаго въ синаксарѣ греческой Минеи (20 іюня), что "этотъ блаженный мужъ, съ дътства посвятивъ себя Богу, сдълался божественнымъ сосудомъ и вмъстилищемъ божественнаго Духа; посему, получивъ изволеніемъ Божіимъ отъ божественной благодати священство, прекрасно и богоугодно пасъ ввъренное ему стадо, просвъщая общество церковное кроткими ръчами". Что такая прекрасная и богоугодная жизнь святителя продолжалась до глубокой старости, въ которой и послъдовала мученическая его кончина, объ этомъ можно заключать изъ словъ св. Епифанія († около 403 г.), который называетъ его: "нашъ прекраснъйшій старецъ и блаженный мужъ Меводій" 1). Мученическая же кончина его удостовърена несомнънными свидътельствами. Не исчисляя выраженій многихъ древнихъ писателей, которые, упоминая о Св. Меоздіи, прилагаютъ къ нему названіе мученика, достаточно указать на блаж. Іеронима, который прежде всъхъ написалъ о немъ слъдующее: "онъ увънчанъ мученичествомъ въ концъ послъдняго (Діоклитіанова) гоненія, или, какъ другіе утверждаютъ, при Декіи и Валеріанѣ"<sup>2</sup>). Но что послъднее мнъніе нъкоторыхъ не можетъ быть принято, т. е. будто св. Менодій пострадаль во времена Императоровъ Декія и Валеріана, воздвигнувшихъ гоненіе на Христіанъ въ половинъ III въка (249-260), это доказываютъ какъ его сочиненія противъ Оригена, писанныя уже долго спустя послѣ смерти этого учителя († 253 г.), такъ особенно сочинение его противъ языческаго философа Порфирія, который написалъ и обнародовалъ свои сочиненія противъ христіанства не прежде 270 года. Посему остается признать върнымъ сказаніе Іеронима о мученичествъ Св. Меводія во время десятаго (Діоклитіанова) гоненія на христіанъ, и именно отнести мученическую смерть его къ самому концу этого гоненія, по смыслу подлинныхъ выраженій Іеронима: "въ концѣ послѣдняго гоненія (ad extremum

<sup>1)</sup> Haeres. LXIV, c. 63.

<sup>2)</sup> De vir. illustr. § 83.

novissimae persecutionis) "1), хотя по недостатку свидътельствъ невозможно съ точностію опредълить годъ этой смерти, которую посему новъйшіе ученые и полагають не раньше 310 и не позже 312 года по Р. Христовомъ 2). Такимъ образомъ, кровь святителя Менодія была какъ-бы послъднею благодатною росою, окропившею древній міръ предъ восходомъ надъ всею вселенною величественнаго солнца — Христіанской візры, восторжествовавшей и потомъ сдізлавшейся господствующею при Императоръ Константинъ великомъ (въ 312 г.). Мъстомъ мученической кончины его не былъ городъ Тиръ, въ которомъ онъ епископствовалъ, что можно принять за достовърное какъ по умолчанію объ этомъ въ свидътельствахъ о тогдашнихъ мученикахъ 3), такъ и потому, что блаж, Іеронимъ полагаетъ мъстомъ этой кончины Халкиду Греческую (in Chalcide Graeciae) 4). Но такъ какъ здѣсь нѣтъ основаній разумѣть собственно греческій городъ Халкиду, находящійся въ Эгейскомъ морѣ на островѣ Евбет, слишкомъ отдаленный отъ мъста гоненія Максиминова и мъста жительства святителя Тирскаго, то всего въроятнъе здъсь нужно разумъть Халкиду Сирійскую, по имени которой назывался Халкидикою цълый тамошній округъ, простиравшійся отъ р. Оронта до Сирійской пустыни. Эта въроятность подтверждается свидътельствомъ современника Іеронима и переводчика его сочиненій на греческій языкъ-Софронія, который отличаетъ упомянутый городъ отъ гре-

<sup>1)</sup> Вопреки мнѣнію тѣхъ, которые понимаютъ слово ad extremum въ смыслѣ in initio (въ началѣ). См. Филарет. Ист. учен. объ Отц. стр. 168. Въ Четьи-Минеи 20 іюня говорится, что св. Меоодій пострадалъ при Императ. Авреліанѣ (270—275 г.), неизвѣстно, на какомъ основаніи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Селье (Cellier, H. Eccl. T. VI, p. 16) и Мёлеръ (Möhler, Patrol. II, 681), полагаютъ ее въ 311 году, Фесслеръ (Inst. Patrol. 1, 318) въ 312 г., а Преосв. Филаретъ въ ук. соч. не раньше 310 г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Кромѣ исторіи Евсевія, о Св. Меоодіѣ не упоминается и въ свидѣтельствѣ о 156 мученикахъ, сожженныхъ также при Діоклитіанѣ въ самомъ городѣ Тирѣ, между которыми поименованы два епископа изъ Египта Пеллій и Нилъ, священникъ Зинонъ и два именитые мужа Патермуній и Илія (17 сентября).

<sup>4)</sup> Тамъ же. Въ Acta sanctorum (Junii IV, 5) мъстомъ кончины св Меоодія полагается также Греческая Халкида, и прибавляется, что онъ удалился туда изъ Тира для безопасности; но безъ всякихъ основаній.

ческой халкиды, называя его (вмъсто Греческой) восточною Халкидою 1); а позднъйшіе ученые, напр. Фабрицій, уже прямо называють его Халкидою Сирійскою 2); и, особенно, подтверждается тъмъ соображеніемъ, что Епископу Тира Финикійскаго во времена восточнаго Кесаря Максимина всего естественные было пострадать въ страны сосыдней съ Финикіею, которая считалась одною изъ областей Сиріи въ сосъдствъ съ Келесиріею и съ городомъ Халкидою. Что же касается до рода мученической смерти Святителя, то въ упомянутомъ Менологів Императора Василія и греческомъ синаксаръ объ этомъ говорится такъ: "врагъ (діаволъ), не перенося дерзновенія и ревности этого великаго мужа, вооружилъ служителей своихъ къ его умерщвленію; онъ же, прежде мученичества облекшійся въ животворное умерщвленіе (плоти), принявъ отстичніе головы мечемъ. переселился въ лучшую жизнь; такъ прежде священнодъйствовавшій Агнца Божія потомъ самъ былъ закланъ и принесенъ въ живую жертву Христу; посему онъ и украшенъ сугубыми вънцами, и какъ доблестный защитникъ истины, запечатлъвъ жизнь мученическою кровію, упокоился на въки".

Писатели всѣхъ вѣковъ, упоминавшіе о Св. Мееодіи, свидѣтельствуя о святости жизни и мученическихъ подвигахъ его, особенно превозносятъ похвалами его глубокую ученость, блестящее краснорѣчіе и искусство писать о высокихъ истинахъ Христіанства. Такъ блаж. Іеронимъ въ одномъ мѣстѣ называетъ его "краснорѣчивѣйшимъ (disertissimus) мужемъ", а въ другомъ, вышеприведенномъ мѣстѣ 3), исчисляя его творенія, говоритъ: "онъ съ блистательнымъ и яснымъ краснорѣчіемъ написалъ нѣсколько книгъ противъ Порфирія и Пиръ десяти дѣвъ, превосходное сочиненіе о воскресеніи противъ Оригена, противъ него же о Пиеониссѣ и о свободѣ воли, также толкованія на книгу Бытія и Пѣснь Пѣсней, и множество другихъ сочиненій, которыя читаются повсюду". Св. Епифаній въ своемъ со-

<sup>1)</sup> Migne, Patr. Curs. Compl. T. XVIII, p. 10.

<sup>2)</sup> Bibl. Graec. Vol. VII, p. 261. Edit. 1801.

<sup>3)</sup> De vir. illustr. c. 83. Comment. in Daniel. c. XIII.

чиненіи о ересяхъ представляетъ его "мужемъ ученымъ и крѣпко подвизавшимся за истину", писавшимъ и прозою и стихами 1). Св. Анастасій Синаитъ († 599 г.) называетъ Св. Менодія "богатымъ мудростію" 2). Въ греческомъ синаксаръ говорится: "этотъ по истинъ божественный священникъ Божій и мученникъ оставилъ намъ творенія, исполненныя всякаго въдънія и пользы". И Св. Церковь воспъваетъ въ честь его: "твоихъ словесъ молнія, и разума труба, и ученій благонарочитое въщаніе во всю землю изыде, преподобне, вся зовуще върныя къ причастію, преблаженне, небесныхъ наслажденій (Канон, пъс. 3. тр. 3). Послъ столь высокихъ и согласныхъ отзывовъ не важно, хотя и довольно странно то, что Евсевій кесарійскій, собиравшій свідінія о знаменитыхъ мужахъ Церкви и ихъ твореніяхъ и современный Св. Менодію, въ своей церковной исторіи совершенно не упоминаетъ ни о твореніяхъ, ни о самомъ лицѣ его; можетъ быть, эти творенія еще не были достаточно распространены въ Христіанской Церкви при жизни Евсевія, а что касается лица святителя, то, можетъ быть, историкъ не отличалъ подвиговъ доблестнаго Пастыря отъ подвиговъ руководимыхъ имъ пасомыхъ-такъ тъсно соединенъ былъ словомъ и дъломъ добрый пастырь съ своею паствою!-; но отъ чего бы ни происходило такое молчание Евсевія 3), оно нисколько не уменьшаетъ величія дарованій Св. Менодія и достоинства его твореній, "Особенная слава приписывается Св. Менодію за то, - говоритъ одинъ ученый издатель его твореній, — что ни въ комъ изъ его современниковъ не соединялись обильнъе тъ дарованія, которыя могутъ сдълать человъка превосходнъйшимъ во всъхъ отношеніяхъ учителемъ священной науки; ибо великому богатству его природной и пріобрѣтенной мудрости соотвѣт-

<sup>1)</sup> Haeres. LXIV, c. 63.

<sup>2)</sup> In Hexaemer. L. II. p. 920. Bibl. patr. T. IX.

в Впрочемъ нъкоторые изъ ученыхъ (Валезій, Мелеръ и др.) объясняютъ это молчаніе Евсевія о св. Менодіт личными отношеніями перваго къ послъднему вслъдствіе различныхъ взглядовъ ихъ на Оригена, котораго ученіе Евсевій ревностно защищалъ, а Менодій сильно опровергалъ въ своихъ сочиненіяхъ. См. Міgne, Patr. T. XVIII, р. II.

ствуетъ и плодовитость ръчи и высокое изящество сочиненія, благодаря которымъ прекрасныя мысли его переходятъ къ позднъйшему потомству; однимъ словомъ; какъ никто не мыслилъ глубже его, такъ не легко найти, кто бы и писалъ обильнъе, красноръчивъе и стройнъе его 1). Эти сочиненія даже въ томъ неполномъ видъ, въ какомъ многія изъ нихъ дошли до насъ, совершенно оправдываютъ превосходныя похвалы безсмертному ихъ автору. Они дъйствительно отличаются христіанскою мудростію, твердымъ убъжденіемъ, діалектическою тонкостію въ разсужденіяхъ и блистательнымъ краснорфчіемъ. Заключая въ себф ученіе третьяго выка христіанскаго о тыхъ предметахъ, которыхъ касался Св. Отецъ, они открываютъ не только его глубокое знаніе священнаго Писанія, но и обширное знакомство съ лучшими писателями языческаго міра; приводимыя имъ мъста и выраженія изъ древнихъ греческихъ поэтовъ, ораторовъ и философовъ, особенно Гомера и Платона, доказывають какъ обширную его начитанность въ свътской питературъ, такъ и мудрое умънье, по словамъ Апостола, все испытывая держаться лучшаго (1 Сол. V, 21), и представляютъ его тъмъ книжникомъ, наученнымъ царству небесному, который, по словамъ Господа, подобно хозяину выносить изъ сокровищничы своей новое и старое (Мате. XIII, 52). По содержанію своему творенія Св. Менодія показывають въ немъ и превосходнаго проповъдника христіанской нравственности, особенно высокой идеи христіанскаго дівства, и твердаго защитника догматовъ православной Въры противъ еретиковъ и язычниковъ, особенно противъ Валентиніанъ, Оригенистовъ и философа Порфирія, и глубокаго толкователя Св. Писанія. Главнъйшія изъ нихъ прежде всъхъ исчислилъ блаженный Іеронимъ, а на другія дълаютъ указанія другіе писатели. Они суть слѣдующія:

1. Πυρτ (Συμπόσιον) десяти длят, или о дляствл. Это весьма значительное по объему разсужденіе сохранилось до нашего времени во всей цілости, и подлинность его не подлежить

<sup>1)</sup> Possin. Praef. ad Method. Convivium, въ Thesavrus ascet. Paris. 1684.

сомнънію; объ немъ, кромъ блаженнаго Іеронима, упоминаютъ: Св. Григорій Нисскій († около 374 г.) въ сочиненіи объ образѣ и подобіи Божіемъ (Oper. Edit. Paris. Т. II, р. 26), Св. Андрей Кесарійскій и Арева Архіепископъ Кесарійскій (Х въка) въ своихъ толкованіяхъ на Апокалипсисъ (Андр. Кес. in Apocal XI, 33, Apee. in Apocal с. XXXIII. Bibl. Patr. T. IX, р. 769), согласно называя Св. Менодія писателемъ этого творенія; извлеченія изъ "Пира дъвъ", также съ указаніемъ имени Св. Меоодія, находится у Св. Іоанна Дамаскина († около 780 г.) въ его сочиненіяхъ (Sacr. Parall. Т. 11, р. 643) и особенно у Патріарха Фотія († 886 г.) въ его библіотекъ (Bibl. cod. 234 и дал.). Оно написано въ видъ разговора между десятью дъвами, изъ которыхъ каждая, одна за другою, говоритъ болъе или менъе продолжительную ръчь въ похвалу дъвственной жизни. Кромъ нихъ вводятся разговаривающими еще три лица: Арета, въ домъ которой будто бы происходилъ описанный пиръ, Григора, слышавшая о происходившемъ на этомъ пиръ отъ одной изъ десяти дъвъ, и Еввулъ, которому Григора и пересказываетъ всѣ ихъ рѣчи. Въ заключеніе одна изъ десяти дъвъ Өекла поетъ прекрасную пъснь въ честь божественнаго Жениха Христа, на что прочія отвічаютъ неоднократнымъ повтореніемъ одного стройнаго припъва. Здъсь сообщаются превосходныя мысли о высокомъ достоинствъ дъвства, подкръпленныя свидътельствами Слова Божія и соображеніями просвъщеннаго разума, и предлагаются побужденія и средства къ его сохраненію; изящное изложеніе, въ которомъ воображеніе и красноръчіе обильно пользуются всеми красотами Греческой словесности, служитъ достойнымъ выраженіемъ прекрасныхъ мыслей писателя; общее же впечатлѣніе, производимое этимъ твореніемъ на читателя, сопровождается тѣмъ возвышеннымъ и душеспасительнымъ назиданіемъ, которое Св. Церковь въ пъснопъніяхъ своихъ памяти святаго автора его выражаетъ слъдующими словами: "дъвство честное и чистоты доброту искусомъ, славне, навыкъ, премудростію твоею и словесъ благодатію, всъхъ (всю) сихъ доброту показуещи,

богомудре, и вѣчнующую свѣтлость... Крѣпчайшею пищею духовныхъ напоеній (συμποσίων) насыщшеся, премудре, твоихъ, истинною пищею оною наслаждаются (люди), пребывающею. приснотекущею немимоходно и растущею (возрастающею у) причастникомъ" (Канон. пѣсн. 3 троп. 2 и 4).

- 2. Слово о Симеонъ и Аннъ, въ день Срътенія Господня, также дошедшее до насъ въ цълости. Подлинное происхожденіе этого слова отъ Св. Менодія, подвергавшееся сомнънію 1), доказывается тъмъ, что въ самомъ его началъ писатель указываетъ на свое сочинение подъ заглавиемъ "Пиръ", гдъ онъ разсуждалъ о дъвствъ (§ 1); притомъ является противникомъ тъхъ неправомыслящихъ, которые допускали возможность будущаго спасенія демоновъ (§ 13), т. е. Оригенистовъ, противъ которыхъ Св. Мееодій, какъ извъстно, писалъ обширныя сочиненія; затъмъ дълаетъ намекъ на жестокія страданія христіанъ, соотвътствующій временамъ Діоклитіанова гоненія, взывая къ своей паствъ: "не бойся малое стадо треволненій врага; ибо Отецъ благоволилъ дать тебъ царство и (силу) попрать выю враговъ твоихъ" (§ 13); наконецъ нѣкоторые особенные обороты рѣчи показываютъ сходство этого слова съ несомнѣнно подлинными произведеніями Св. Менодія, въ особенности съ упомянутымъ его твореніемъ "Пиръ дѣвъ". По содержанію своему оно есть не что иное, какъ торжественный гимнъ хвалы и благодарности Богу Отцу, Спасителю нашему Іисусу Христу и Пресвятой Его Матери; а главная цъль проповъдника — возбудить подобныя чувствованія и во всъхъ своихъ слушателяхъ при воспоминаніи о радостномъ событіи Срътенія божественнаго младенца въ храмъ Іерусалимскомъ.
  - 3. Слово въ  $ned_{nnno}$  Baiй третье произведеніе Св. Менодія, дошедшее до насъ въ цѣлости. Подлинность этого слова подвергалась сомнѣнію, но безъ достаточныхъ основаній  $^2$ ). Достоинство его такъ очевидно, что первоначально

<sup>1)</sup> Филар. ук. соч. Т. I, стр. 176 и Приб. къ Твор. Св. Отц. Ч. XVI. 1857, стр. 197.

 $<sup>^2)</sup>$  Объ этомъ см. Филар. тамъ же стр. 176 и Приб. къ Твор. Св. Отц. тамъ же, стр. 200.

оно было признано и издано (ученымъ Савиліемъ) подъ именемъ Св. Іоанна Златоустаго на основаніи одной древней рукописи; но потомъ другой ученый (Комбефизъ) на основаніи болѣе вѣрной рукописи Парижской Королевской библіотеки не усумнился приписать его Св. Меводію и издалъ его въ общемъ собраніи твореній сего послѣдняго. И дѣйствительно слогъ этого произведенія краснорѣчиваго проповѣдника представляется болѣе свойственнымъ Св. Меводію, нежели Св. Златоусту. Содержаніемъ же его служитъ прославленіе Христа Спасителя по случаю воспоминанія торжественнаго Входа Его въ Іерусалимъ и возбужденіе въ христіанахъ чувствованій радости, благодаренія и словословія Господу.

- 4. О свободь воли твореніе, направленное противъ Валентиніанъ, которые наслѣдовали заблужденія отъ еретика II-го въка Валентина и къ концу III въка продолжали распространять ихъ на востокъ. Они, между прочимъ, утверждали, что матерія или вещество есть совъчное Богу начало міра и что зло происходить оть этой матеріи. Св. Менодій и опровергаетъ эти заблужденія въ своемъ сочиненіи, котораго подлинность, кромѣ бл. Іеронима, засвидѣтельствовали Св. Іоаннъ Дамаскинъ, Патріархъ Фотій и другіе церковные писатели, оставивъ намъ изъ него нъсколько извлеченій (Дамаск. у Combef. р. 373 и д. Фот. Bibliot. cod. 236. Леонт. Bys. Rerum. Sacr. Lib. II. Tit. 3). Оно написано въ видъ разговора между Православнымъ и двумя послѣдователями Валентина и по содержанію своему раздъляется на двъ части, изъ которыхъ въ первой опровергаются упомянутыя мнфнія Валентиніанъ, а во второй доказывается происхожденіе зла отъ свободной воли человъка и ръшаются нъкоторые соприкосновенные вопросы 1).
- 5. О воскресеніи,— весьма важное и обширное твореніе, направленное противъ Оригена, знаменитаго учителя и пи-

<sup>4)</sup> На греческомъ языкѣ извѣстна только первая часть этого сочиненія и притомъ въ небольшихъ отрывочныхъ извлеченіяхъ; послѣдняя же часть сохранилась только въ славянскомъ переводѣ, который дополняетъ и то, что есть на греческомъ языкѣ, и носитъ заглавіе: "о Бозѣ и о вещи по самовластнѣ". См. Филар. ук. соч. стр. 169 и Приб. къ Твор. Св. Отц. Тамъ же стр. 177 и д.

сателя III въка, но допускавшаго въ своихъ сочиненіяхъ немало погръщительныхъ мнъній. Понявъ опасность отъ этихъ мнвній, угрожавшую чистотв Ввры и неизмвиности церковнаго преданія, Св. Менодій кромь собственной святой ревности имълъ еще ближайшее побуждение къ борьбъ съ Оригенистами, какъ епископъ Тира, гдъ Оригенъ провелъ послѣдніе годы своей жизни и имѣлъ многихъ послѣдователей. Такъ какъ Оригенисты, между прочимъ, отвергали будущее воскресеніе человіческихъ тіль, то Св. Отецъ въ своемъ твореніи, опровергая ихъ возраженія, защищаетъ православное ученіе о воскресеніи мертвыхъ. Это твореніе назначено было для нъкоего Өеофила и написано въ видъ разговора, гдъ разговаривающими лицами, кромъ самого Менодія, вводятся Авксентій, Проклъ и Аглаофонъ, изъ которыхъ два послѣдніе представляются какъ бы послѣдователями Оригена. Происхожденіе его отъ Св. Меюздія несомнънно; на него указываетъ бл. Геронимъ, какъ на превосходное сочинение Св. Менодія (см. выше); Св. Максимъ исповъдникъ совътуетъ прочитать это сочинение для того, чтобы узнать, какъ баснословны и странны понятія Оригенистовъ, приписывая его прямо святому мученику и епископу Олимпа Ликійскаго Меводію (въ Толков. на Церк. Іерарх. Діонисія Ареопаг. с. 5); изъ него сдѣлали сохранившіяся до насъ извлеченія Св. Епифаній (Haeres. LXIV). также Св. Іоаннъ Дамаскинъ (Orat. III, de imagin.), Патріархъ Фотій (Bibl. cod. 234) и другіе (Леонтій І. с.). Въ своей цълости оно служило великимъ пособіемъ и для другихъ пастырей въ борьбъ съ Оригенистами въ послъдующія времена 1), и благотворные плоды его засвидѣтельствовала Св. Церковь, прославляя память Св. Мееодія слъ-

<sup>1)</sup> На греческомъ языкѣ это сочиненіе извѣстно также въ отрывочныхъ извлеченіяхъ; въ древнемъ же славянскомъ переводѣ представляется въ полнѣйшемъ видѣ и раздѣляется на три слова о воскресеніи, которыя начинаются такъ: 1-е Слово: "Доидохъ прежде дній сихъ въ Патары съ Мидійскимъ Прокломъ видѣти хотя Өеофила". 2-е Слово: "Видѣхомъ же убо, яже первѣе во Апостолѣ начахомъ глаголати". 3-е Слово: "Зѣло убо якоже ся и самъ препираю". Фялар. ук. соч. стр. 169. Приб. къ Твор. Св. О. также стр. 166.

дующими словами: "распаляющуюся видъвъ Оригенову прелесть, яко сый изряденъ пастырь, божественнымъ огнемъ скоро попалилъ еси всю онаго мглу, блистающую лучу вжегъ премудрости своея" (Канон. Пѣсн. 3. тр. 1 ср. синаксарь 20 іюня).

- 6. Твореніе Св. Менодія о сотворенном также направлено противъ Оригенистовъ, которые между прочимъ утверждали, будто міръ не имѣетъ начала и совѣченъ Богу, противъ чего Св. Отецъ и ведетъ свое разсужденіе, чтобы доказать православное ученіе о Богѣ, какъ единомъ Творцѣ и виновникъ всего. Патріархъ Фотій оставилъ нъсколько извлеченій изъ этого сочиненія и несомнѣнно относитъ ихъ къ подлиннымъ твореніямъ Св. Меоодія (Bibl. cod. 235). Изъ свидътельствъ другихъ древнихъ писателей не видно, чтобы Св. Менодій писаль отдельное сочиненіе подъ такимъ заглавіемъ; посему нѣкоторые думаютъ 1), что отрывки, сохраненные Фотіемъ, извлечены имъ изъ другаго творенія Св. Меюрдія, именно изъ его толкованія на книгу Бытія, о которомъ упоминаетъ бл. Іеронимъ (см. выше). Но достоинство этого творенія не уменьшается отъ того, было ли оно только частію толкованія на книгу Бытія или отлъльнымъ сочиненіемъ Святителя.
- 7. Изъ твореній Св. Меоодія, дошедшихъ до насъ только въ краткихъ отрывкахъ, замѣчательны: а) сочиненіе противъ Порфирія, который былъ современникомъ Св. Меоодія, славился между язычниками своею ученостію и написалъ 15 книгъ противъ Христіанства. Св. Меоодій первый возвысилъ свой голосъ въ защиту истины противъ коварнаго суемудрія языческаго философа, и этотъ голосъ въ особенности благопотребенъ былъ для церкви Тира, гдѣ, какъ въ мѣстѣ родины Порфирія, могли быть многіе, слѣпо довѣрявшіе клеветамъ его на Христіанство. Впрочемъ, это твореніе Св. Отца, которое по словамъ бл. Іеронима состояло изъ нѣсколькихъ книгъ и заключало въ себѣ до 10 тысячъ стиховъ (Epist. 83 ad. Magnum), утрачено временемъ. Не-

<sup>1)</sup> Cavé Hist. litter. 1741. T. 1. p. 152.

большіе отрывки, сохранившіеся въ извлеченіяхъ у Св. Іоанна Дамаскина (Parall. Op. Т. II. 778. 784 и 785), не даютъ намъ яснаго понятія ни объ общемъ содержаніи сочиненія, ни о частныхъ опроверженіяхъ возраженій языческаго философа: б) Слово о миченикахъ, изъ котораго сохранился одинъ отрывокъ у блаж. Өеодорита Епископа Кирскаго (V въка, Dial. I. De immutab. Oper. T. IV. p. 37 Ed. Sirmondi); но и изъ этого краткаго отрывка можно заключить, что Св. Отецъ ревностно утверждалъ върующихъ среди гоненій, представляя подвигъ мученичества достойнымъ удивленія и желанія, такъ какъ Самъ Сынъ Божій оставилъ намъ примъръ мученическаго терпънія. Такія увъщанія вполнъ соотвътствуютъ и времени жизни Св. Менодія, когда Церковь Христова страдала отъ жестокихъ гоненій со стороны язычниковъ, и святой ревности пастырскаго служенія Святителя.

Всв исчисленныя творенія были неоднократно издаваемы въ свътъ иностранными учеными. Первый сдълалъ собраніе твореній Св. Мєводія Ф. Комбефизь (Combefisius) въ Oper. S. Methodii, Amphilochii et Andreae Cret. Paris. 1644, и съ новыми дополненіями въ Auctario noviss. Т. І. Paris. 1672. Затъмъ, Левъ Алляцій (Allatius) издалъ въ исправнъйшемъ видъ "Пиръ десяти дъвъ" при своемъ сочиненіи: Diatriba de Methodiorum scriptis, Romae, 1656, изъ котораго заимствоваль это твореніе для новаго изданія П. Поссини (Possini) въ своемъ Thesaurus Asceticus, Paris, 1684. Потомъ полнъйшее изданіе всъхъ твореній сдълалъ Анд. Галландъ (Galland) въ Bibliotheca Veterum Patrum, Venet. 1755, и съ дополненіями Venet. 1781, Т. III, обогативъ текстъ примѣчаніями собственными и своихъ предшественниковъ. Съ него сдълано въ настоящемъ столътіи новое изданіе въ Patrologiae Cursus completus, T. XVIII. Edit. Migne, Paris, 1857 г. Самое же лучшее и послѣднее изданіе принадлежитъ А. Яну (Jahnius) подъ заглавіемъ: J. Methodii opera, Halis Saxonum, 1865 г.-Кромъ изданныхъ извъстны еще нъсколько твореній Св. Менодія по однимъ заглавіямъ. Таковы: 1, Толкованіе на книгу Бытія, 2, толкованіе на Пъснь Пъсней, и 3, о Пивониссъ. т. е. волшебницъ, вызывавшей душу Самуила для царя Саула (1 Цар. гл. XXVIII), о которыхъ упоминаетъ бл. leронимъ изъ числа множества извѣстныхъ ему сочиненій Святителя, которыя читались повсюду 1); далъе 4, толкованіе на Исалмы, 5, толкованіе на Евангелія, 6, толкованіе на Апокалипсисъ, извъстныя по превнимъ рукописямъ западныхъ библіотекъ 2); и 7, разговоръ подъ заглавіемъ Ксеносъ, касавшійся Оригеновыхъ мнѣній, о которомъ упоминаетъ церковный историкъ Сократъ 3). Приписанныя же ему нъкоторыми издателями Откровенія о послыдних временах и Хроника, по общему убъжденію ученыхъ и по внутреннимъ признакамъ, не могутъ принадлежать Меоодію III въка 4). Утраченныя творенія Святителя вознаграждаются драгоцівнными сборниками его сочиненій въ древнемъ славянскомъ переводъ, хранящимися въ русскихъ библіотекахъ 5), именно въ Московской Патріаршей (нынъ Синодальной) подъ № 496, полууст. XV — XVI вък., при Московской духовной Академіи подъ № 40 и 41, у графа Толстаго-2 № 56, въ Волоколамскомъ сборникъ игумена Евфимія. Въ нихъ заключаются, кромъ вышеупомянутыхъ 1, Сочиненія о свободъ воли, и 2, Трехъ словъ о воскресеніи, еще сочиненія: 3, о житіи и дъяніи разумню, которое впрочемъ считается частію сочиненія о свободъ воли; 4, О разлученіи яди (т. е. о различеніи родовъ пищи) и о юницы мънимъй (т. е. упоминаемой) въ Левитицъ, ея же пепеломъ гръшніи кропляхуся (Числ. гл. XIX); 5. о прокаженіи (Левит. гл. 1) и 6, О піявицы, сущій въ Прит-

<sup>1)</sup> De vir. illust. c. 83.

<sup>2)</sup> Прибав. къ твор. Св. Отц. Тамъ же стр. 204.

<sup>3)</sup> Hist. Eccl. VI, 13.

<sup>4)</sup> Möhler, ук. сочин.

<sup>5)</sup> Филар. ук. сочин. стр. 169. Приб. къ Твор. Св. Отц. Тамъ же стр. 195 и 204—209. На русскомъ языкъ было напечатано одно слово Св. Меоодія въ недълю Ваій (въ Христ. Чтен. 1837 г. ч. 2) въ устаръломъ переводъ. Встръчающееся въ древнихъ славянскихъ рукописяхъ (Московской Синодальной подъ № 38 и др.) подъ именемъ Св. Меоодія Патарскаго Слово о Царствіи языкъ послъднихъ временъ напрасно носитъ имя этого Святителя и есть не что иное, какъ переводъ изъ лѣтописи греческаго писателя Константина Манассіи (XII в). Оно издано въ Памятник. Отречен. Рус. Литературы И. Тихонравовымъ, Т. II. Моск. 1863. стр. 212 и дал. См. изслъд. Черткова о Манас. лѣтоп. въ Русск. Истор. Сборникъ, Том. 6. 1843 г.

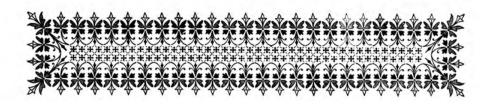
чахъ (Притч. XXX, 15) и о небеса повъдають славу Божію (Псал. XVIII, 2). Сходство мыслей и образа ръчи въ этихъ сочиненіяхъ съ извъстными греческими твореніями Св. Меводія доказываютъ подлинность принадлежности ихъ этому Святителю. Желательно, чтобы всъ эти славянскіе переводы были пересмотръны и изданы, какъ ръдкія сокровища, частію дополняющія текстъ изданныхъ греческихъ твореній Св. Меводія, частію неизвъстныя ни на какомъ другомъ языкъ.

Таковы немногочисленныя, но достовърнъйшія свъдънія о жизни и твореніяхъ Св. Священномученика Меоодія, дошедшія до насъ изъ восточныхъ и западныхъ областей Христіанской Церкви, въ которыхъ имя его всегда было извъстно и одинаково прославляется при богослуженіи. Православная Церковь не престаетъ воспъвать въ честь его такими словами:

Тропарь: Кровь твоя, мудре, тайно вопістъ отъ земли, якоже Авелева къ Богу, богомудре Святителю Менодіе, ясно проповъдавый Божіе вочеловъченіе, тъмъ же и посрамилъ если Оригенову лесть, и преставился еси въ небесный чертогъ: моли Христа Бога, да спасетъ души наша.

Кондакъ. Священнотаинникъ Святыя Троицы, и яже паче ума повелѣній божественныхъ проповѣдникъ, и православнымъ утвержденіе былъ еси, Менодіе, злославныя обличилъ еси смыслы правовѣрія ради, кровію твоею священномученикъ явлься, и Христу со Ангелы предстоя, моли спастися намъ.

Е. Л.



I.

# пиръ десяти дъвъ

или

# О ДЪВСТВЪ.

Лица, разговаривающія: Еввуль и Григора 1).

## ЛИЦА ВВОДНЫЯ:

Арета, Өеопатра, Өекла, Маркелла, Өаллуса, Тисіана, Өеофила, Агава, Домнина. Өалія, Прокилла,

#### Введение.

Цѣль сочиненія.— Путь къ раю.— Изображеніе и олицетвореніе добродѣтели.— Агносъ— символъ дѣвства.— Маркелла— старшая и первая между дѣвами Христовыми.

 $E_{669}$ улг. Очень благовременно пришла ты, Григора; я недавно искалъ тебя, желая узнать, какія были рѣчи о дѣвствѣ въ обществѣ Маркеллы и прочихъ дѣвъ, собравшихся тогда на пиршество. Онѣ, говорятъ, такъ великолѣпно и сильно разсуждали между собою, что не опустили ничего, необходимо относящагося къ этому предмету. И такъ, если ты пришла для чего-нибудь другаго, то отложи это до дру-

<sup>4)</sup> Въ греческомъ подлинникъ Εύβουλιον и Γρηγόριον уменьшительныя имена, первое—мужеское, а второе—женское. Подъ первымъ нъкоторые (Левъ Алляцій) разумъютъ самого св. Меводія, который имълъ прозваніе Ευβούλίου,

гаго времени, а теперь не полѣнись разсказать по порядку всё, о чемъ мы просимъ тебя.

Тригора. Кажется, я обманулась въ своей надеждѣ, такъ какъ кто-то другой уже напередъ разсказалъ о томъ, о чемъ ты спрашиваешь. Я думала, что ты еще ничего не слыхалъ о происходившемъ, и очень восхищалась и утѣшалась тѣмъ, что первая разскажу тебѣ. Потому я и поспѣшила скорѣе придти сюда къ вамъ, опасаясь этого самаго, чтобы кто нибудь другой не предупредилъ меня.

 $E_{\it BBy.l \bar{\it b}}$ . Успокойся, блаженная; мы ничего обстоятельно не узнали о происходившемъ. Говорившій не могъ объяснить ничего болѣе, кромѣ того, что происходили разговоры, а какіе и какъ, онъ не могъ отвѣчать на вопросы.

 $\Gamma puropa$ . И такъ, если за этимъ я пришла сюда, хотите ли вы слышать обо всемъ сказанномъ съ самаго начала, или мнѣ иное опустить, а припомнить только то, что найду достойнымъ вспоминанія.

 $E_{\theta\theta y.\imath\bar{\imath}}$ . Нѣтъ, Григора, разскажи намъ съ самаго начала, и о собраніи, гдѣ оно происходило, и о яствахъ приготовленныхъ, и о себѣ самой, какъ ты возливала вино, а онѣ

"... кубки пріемля златые, чествовали другъ друга, на великое небо взирая" <sup>1</sup>).

Григора. Ты всегда искусенъ въ бесѣдахъ и очень любознателенъ, такъ что просто всѣхъ превосходишь.

 $E_{\theta\theta\theta}y$ .  $r_{\tilde{o}}$ . Не время теперь, Григора, спорить съ тобою объ этомъ; о чемъ просимъ тебя, о томъ разскажи намъ, какъ происходило съ самаго начала, и не иначе.

Ipuropa. Постараюсь. Но напередъ ты самъ отвѣть мнѣ: знаешь ли ты дочь Философіи — Арету?  $^2$ ).

Еввулъ. Что-же?

какъ свидътельствуетъ св. Епифаній (Haer. LXIV, с. 63), хотя въ концъ этого самаго сочиненія Меводій (впрочемъ неизвъстно, какой именно) представляется лицомъ отдъльнымъ отъ Ευβούλιον; а что это дъйствительно собственное имя мужчины, такъ думаютъ многіе толкователи текста, не смотря на нъкоторыя мъста сочиненія, повидимому указывающія въ немъ женщину, какъ и въ имени Γρηγόριον. См. Method. Oper. Edit Jahnii. 1865.

<sup>1)</sup> Иліад. IV, 3, 4.

 $<sup>^{2})</sup>$  Арета отъ  $\mathring{a}
ho$ ет $\mathring{\eta}$  — добродѣтель, которой свойства и описываются далѣе.

Григора. Въ ея садъ, находящійся на востокъ, мы были приглашены срывать созръвшіе плоды, и отправились, именно: я (мнф разсказывала Өеопатра, отъ ней я слышала), Прокилла и Тисіана, какимъ, Григора, утесистымъ, труднымъ и крутымъ путемъ мы проходили! - Когда же мы приближались къ тому мъсту, - продолжала Өеопатра, - то насъ встрътила какая-то величественная и благообразная, молча и благопристойно выступавшая женщина, одътая въ весьма свътлую, какъ бы изъ снъга, одежду; вся она была по истинъ нѣкоторою божественною и дивною красотою; стыдливость съ великою важностью выражалась на лицъ ея. Такой взглядъ страшный, соединенный съ пріятною кротостію, говорила она. — не знаю видала ли я когда-нибудь. Она была совершенно безъ прикрасъ и не имъла ничего неестественнаго. Подошедши съ великою радостію, она каждую изъ насъ, какъ мать, увидъвшая послъ долгаго отсутствія, обняла и поцъловала, и говорила: дщери мои, ко мнъ, сильно желающей ввести васъ въ садъ нетлѣнія, съ трудомъ пришли вы, испытавъ на пути различныя опасности отъ змъй: я, наблюдая, видъла, какъ часто вы уклонялись, и боялась, чтобы вы, какъ-нибудь сбившись съ дороги, не погибли въ утесахъ; но благодареніе Жениху, которому я обручила васъ, дъти мои (2 Кор. XI, 2), который помогъ устроиться всему по желаніямъ (нашимъ)! Между тъмъ какъ она говорила это, мы, - говорила Өеопатра, - достигли ограды, такъ какъ двери еще были открыты (Матө. XXV, 10), и нашли уже пришедшихъ Өеклу, Агану и Маркеллу, намъревавшихся приступить къ ужину. Тогда, - говорила она, - Арета сказала: войдите и вы возлечь здъсь на ряду съ этими вашими подругами. Всъхъ же насъ пировавшихъ тамъ, я думаю, говорила она мнъ, было числомъ десять 1). Самая мъстность была чрезвычайно красивая и исполненная великой пріятности. Благорастворенный воздухъ, озаренный чистыми лучами свъта, легко колебался; по срединъ ключъ тихо, по-

<sup>1)</sup> Лицъ, участвовавшихъ въ пирѣ и разговорѣ, было собственно одиннадцать; но здѣсь говорится о приглашенныхъ на пиръ дѣвахъ безъ Ареты, въ домъ которой онѣ были приглашены.

добно елею, источалъ пріятнѣйшее питье; вытекающая изъ него прозрачная и чистая вода составляла источники, а эти, разливаясь рѣкою, напаяли всю мѣстность, доставляя обильную влагу. Были тамъ различныя деревья, изобилующія свѣжими осенними плодами, которые, вися, представляли одну прекрасную картину; также всегда цвѣтущіе луга, усѣянные благоухающими и разнообразными цвѣтами, отъ которыхъ вѣтеръ нѣжно разносилъ пріятнѣйшій запахъ. А вблизи находился агносъ 1), высокое дерево, подъ которымъ мы расположились, такъ какъ оно было весьма широко и тѣнисто.

 $\it Eввулъ.$  Ты, блаженная, изображаешь второе райское жилище.

Пригора. Ты говоришь правду. И такъ, когда мы насладились всякими яствами и различными сладостями, такъ что не оставалось никакихъ пріятностей, тогда — говорила она—вошла Арета и предложила слѣдующее: отроковицы, краса моего радушія, прекрасныя дѣвы, воздѣлывающія непорочными руками нетлѣнные сады Христовы; уже довольно было яствъ и угощенія; всего у насъ достаточно и съ избыткомъ. Чего же еще хотѣлось бы мнѣ, и чего я ожидаю? Того, чтобы каждая изъ васъ сказала похвальную рѣчь дѣвству. Пусть начнетъ Маркелла, такъ какъ она сидитъ первою и притомъ старше другихъ. Когда же она прекрасно исполнитъ это дѣло, то я почту за стыдъ для себя, если не сдѣлаю ее примѣромъ подражанія, увѣнчавъ чистымъ вѣнкомъ мудрости. Такимъ образомъ, помнится мнѣ,—говорила она, — Маркелла тотчасъ и начала говорить слѣдующее.

<sup>1)</sup> Αγνος, vitex, или Komapicha, агнецъ непорочный или цъломудренникъ, растеніе, которое по самому названію своему соотвътствуетъ заглавію настоящаго сочиненія: περί ἀγνείας. Это душистое растеніе изъ рода кустарниковъ описываютъ Платонъ въ Федръ, 230. В. Плиній Hist. Nat. XXIV. 19. Оно упоминается и въ Св. Писаніи. Левит. XXIII. 40.

### РЪЧЬ І.

#### маркелла

#### Глава I.

Трудность и превосходство дѣвства. — Упражненіе въ ученіи необходимо для дѣвъ.

Дъвство есть нъчто чрезвычайно великое, дивное и славное и, если можно сказать откровенно, слъдуя священнымъ Писаніямъ, оно — питомникъ нетлѣнія, цвѣтъ и начатокъ его. Оно только одно есть превосходнъйшій и прекраснъйшій подвигъ. Посему и Господь объщаетъ входъ въ царство небесное тъмъ, которые сами себя сдълали дъвственниками, когда въ Евангеліи говоритъ о различіи скопчества (Мате. XIX, 12); потому что очень рѣдко и трудно для людей дъвство: и чъмъ оно выше и величественнъе, тъмъ большимъ подвергается опасностямъ. Нужны кръпкія и мужественныя природныя силы, которыя стремительно воспаривъ надъ потокомъ сладострастія, направляютъ колесницу души въ высоту и не уклоняются отъ этой цѣли до тъхъ поръ, пока легко перенесшись чрезъ міръ быстръйшимъ полетомъ мысли и ставши по истинъ у небеснаго свода, не узрятъ прямо самаго нетлънія, исходящаго изъ чистыхъ нѣдръ Вседержителя. Земля не въ состояніи производить этотъ нектаръ; одно небо можетъ источать его. Ибо дъвство, хотя ходитъ по землъ, но, нужно думать, касается небесъ. Нъкоторые, стремившіеся къ нему и взиравшіе только на конецъ его, приступивъ съ неомытыми ногами и несовершенными въ трудахъ, возвратились съ половины пути, не получивъ надлежащаго направленія мыслей отъ этого подвига; потому что не только нужно сохранять тъла чистыми, подобно какъ храмамъ не слъдуетъ оказываться лучше святынь ихъ; но нужно, чтобы души,эти святыни тълъ, были соблюдаемы, украшаясь правдою. А соблюдаются и очищаются онъ болье тогда, когда, нелъностно соревнуя слушать божественныя изреченія, не

престаютъ дотолъ, пока не достигнутъ того, что есть "истинное", приходя къ дверямъ мудрыхъ (Сирах. VI, 36). Какъ солью истребляется гной и гнилость и все вредное въ мясъ. такъ и въ дъвъ всъ неразумныя плотскія пожеланія обузлываются ученіемъ. Душа не орошаемая, какъ бы солью, глаголами Христовыми, по необходимости, портится и производитъ червей, подобно какъ царь Давидъ, раскаяваясь со слезами, взывалъ въ горахъ: смердять и гноятся раны мои (Псал. XXXVII, 6); потому что онъ не обуздалъ самого себя, какъ бы солью, цъломудріемъ, но по нерадънію увлекся похотью и засмердълъ прелюбодъяніемъ. Посему въ книгъ Левитъ (II, 13) запрещается приносить въ жертву Господу Богу всякій даръ, если онъ не осолится солью. А для насъ ъдкою солью, очищающею на пользу, служитъ всякое духовное упражненіе въ Писаніяхъ, безъ котораго душа не можетъ разумно принести себя въ жертву Вседержителю; ибо вы соль земли (Мато. V, 13), сказалъ Господь Апостоламъ. Итакъ дъвъ всегда нужно стремиться къ доброму и отличаться между первенствующими въ мудрости и не имъть никакого нерадънія и легкомыслія, но подвизаться и помышлять о приличномъ дъвству, постоянно очищая разумомъ гной сладострастія, чтобы какая-нибудь малая скрывшаяся гнилость не произвела червя невоздержанія. Ибо незамужняя заботится о Господнемь, какь угодить Господу, чтобь быть святою и тьломъ и духомъ (1 Кор. VII, 34), говоритъ блаженный Павелъ. Между тъмъ многія, считая слушаніе (Св. Писанія) дъломъ маловажнымъ, думаютъ, что онъ оказываютъ большую заслугу, если на короткое время обращаютъ къ нему слухъ свой, который нужно было бы заградить; потому что душъ легкомысленной, низкой и воображающей себя мудрою, не слъдуетъ сообщать божественнаго ученія. И не смѣшными ли можно назвать тѣхъ, которыя въ вещахъ маловажныхъ употребляютъ всѣ усилія, чтобы наилучшимъ образомъ достигнуть желаемаго; а къ предметамъ необходимымъ, чрезъ которые у нихъ особенно усиливается любовь къ цѣломудрію, не прилагаютъ величайшаго усердія?

#### Глава II.

Дѣвство — небесное растеніе, поздно узнанное. — Какъ устроено возвышеніе человѣка къ совершенству.

Растеніе дъвства ниспослано людямъ съ небесъ по истинъ къ великому преуспъянію; и потому оно не было открыто первымъ поколѣніямъ. Тогда родъ человѣческій былъ еще немногочисленъ и ему нужно было разможаться и усовершенствоваться. Посему небыло непристойнымъ, что древніе вступали въ супружество съ своими сестрами, до тахъ поръ, пока пришедшій законъ опредалиль и, запретивъ казавшееся прежде хорошимъ, объявилъ это гръхомъ, называя проклятымъ открывающаго наготу сестры своей (Лев. XVIII, 9; XX, 17); Богъ попечительно оказывалъ помощь роду нашему соотвътственную времени, какъ родители поступаютъ съ дътьми. Они не тотчасъ съ самаго младенчества приставляютъ къ нимъ учителей, но позволяя имъ въ дътскомъ возрастъ забавляться играми, подобно юницамъ, сначала посылають ихъ къ учителямъ лепечущимъ вмѣстѣ съ ними; когда же они сбросять юношескій пухь ума, то посылаютъ ихъ заниматься высшими науками, а затъмъ еще болъе высшими. Такъ, нужно думать, Богъ и Отецъ всъхъ обращался и съ нашими предками; пока міръ еще не былъ наполненъ людьми, то человъкъ былъ какъ бы младенецъ и ему нужно было прежде размножаться, и такимъ образомъ возрастать въ мужа. А когда онъ былъ населенъ отъ концевъ до концевъ своихъ, и человъчество безпредъльно распространилось, то Богъ не допустилъ людямъ оставаться при прежнихъ нравахъ, имъя въ виду, чтобы они, переходя отъ одного къ другому, постепенно болѣе и болѣе приближались къ небесамъ, пока не сдълаются совершенными, достигнувъ величайшаго и высочайшаго ученія — дъвства; именно, чтобы они сначала перешли отъ смѣшенія съ сестрами къ вступленію въ бракъ съ посторонними женщинами, потомъ чтобы не совокуплялись съ многими подобно четвероногимъ животнымъ, какъ бы родившіеся для совокупленія, затъмъ чтобы они не были прелюбодъями; а потомъ

далѣе (перешли бы) къ цѣломудрію, и отъ цѣломудрія къ дѣвству, въ которомъ, научившись возвышаться надъ плотію, безбоязненно вступили бы въ безмятежную пристань нетлѣнія.

### Глава III.

Браки съ сестрами прекращены обрѣзаніемъ Авраама. Со временъ пророческихъ отвергнуто многоженство. Самая супружеская чистота ограничена.

Чтобы кто-нибудь не сталъ обвинять эту ръчь въ недостаткъ свидътельствъ изъ Писаній, то мы предложимъ и свидътельства пророковъ, и тъмъ еще болъе докажемъ истинность вышесказаннаго. Такъ Авраамъ первый, получивъ завътъ обръзанія, обръзывая часть собственной своей плоти, кажется, указывалъ не на что иное, какъ на то. чтобы болъе не раждать дътей отъ потомковъ одного съмени, научая каждаго отсъкать удовольствіе совокупленія съ собственною сестрою, какъ бы съ своею плотію. Такъ сближеніе и сожитіе съ своими сестрами прекращено со временъ Авраама; сожитіе же съ многими женами уничтожено со временъ пророческихъ. Не ходи вслъдъ похотей твоихъ, и воздерживайся от пожеланій твоих, говорить Премудрый (Сир. XIX, 2). Ибо вино и женщины развратять разумныхъ (Сир. XIX, 2). И въ другомъ мѣстѣ: источникъ воды твоей да дудеть у тебя твой, и утъшайся женою юности твоей (Притч. V, 15—18). Т. е. онъ отвергаетъ многоженство. Іеремія жепрямо называетъ похотливыми конями тъхъ, которые вступаютъ въ связь съ различными женщинами (V, 8) Ибо плодородное множество нечестивых не принесеть пользы, и прелюбодъйныя отрасли не дадуть корней въ глубину, говоритъ Премудрый (Прем. Сол. IV, 3). Впрочемъ, чтобы намъ не слишкомъ распространяться, приводя пророческія изреченія, представимъ еще какъ цъломудріе преемствовало супружеству съ одною женою, мало по малу ослабляя плотское сладострастіе, доколѣ совершенно не обуздало обычнаго стремленія къ совокупленію. Вотъ наконецъ уже представляется прямо отказывающійся отъ такого образа жизни. Господи, говорить онь, Отче и Владыко жизни моей, не оставь меня на волю ихъ. Возношение очей отврати от меня. Пожелание чрева 1) и сладострастие да не овладъють мною (Сир. XXIII, 14. 5). И въ поучающей всѣмъ добродѣтелямъ книгѣ Премудрости Духъ Святый, открыто побуждая слушателей къ воздержанію и цѣломудрію, громогласно воспѣваетъ такъ: лучше бездътность съ добродътелію, ибо память о ней безсмертна; она признается и у Бога и у людей; когда она присуща, ей подражають 2), а когда отойдетъ, стремятся къ ней: и въ въчности увънчанная она торжествуетъ, какъ одержавшая побъду непорочными подвигами (Прем. IV, 1. 2).

#### ГЛАВА IV.

Одинъ Христосъ научилъ дѣвству, открыто предсказывая царство небесное. Уподобленіе Богу должно совершаться при свѣтѣ божественныхъ добродѣтелей.

И такъ о человъчествъ въ разныя времена, какъ оно, начавъ съ смѣшенія съ сестрами, перешло къ воздержанію, сказано: остается сказать о дъвствь; постараемся же посильно сказать и объ этомъ. И прежде всего нужно объяснить, почему изъ многихъ пророковъ и праведниковъ, возвѣщавшихъ и совершавшихъ многое и прекрасное, никто не прославлялъ и не избралъ дъвства? Потому, что преподать это ученіе предоставлено было одному Господу, такъ какъ Онъ одинъ, пришедши, научилъ человъка шествовать къ Богу. Ибо первосвященнику, первопророку и первоангелу надлежало назваться и перводъвственникомъ. Въ древности чечеловъкъ еще не былъ совершеннымъ, и потому еще не былъ въ состояніи вмъстить совершенное -- дъвство. Онъ, сотворенный по образу Божію, еще имълъ нужду въ томъ, чтобы быть по подобію (Божію). Для исполненія этого посланное въ міръ Слово напередъ приняло нашъ образъ, запятнанный (у насъ) многими гръхами, дабы мы, ради которыхъ Оно приняло его, могли опять получить образъ бо-

<sup>4)</sup> Въ подлинникъ: καρδίας—сердца, вм. κοιλίας, какъ читается въ Библіи.

<sup>2)</sup> Въ подлинникъ: τιμῶσιν—почитаютъ вм. μίμούνται, какъ читается въ Библіи.

жественный. Ибо быть въ точности по подобію Божію возможно тогда, когда мы, отпечатлѣвъ черты его человѣческой жизни въ самихъ себѣ, какбы на доскахъ, подобно искуснымъ живописцамъ, сохранимъ ихъ, изучая тотъ путь, который Онъ самъ открылъ. Для того Онъ, будучи Богомъ, и благоволилъ облечься въ человѣческую плоть, чтобы и мы, взирая, какбы на картинѣ, на божественный образъ жизни Его, могли подражать начертавшему ее. Ибо Онъ не иное мыслилъ, а иное дѣлалъ, и не иное считалъ прекраснымъ, а иному училъ, но что по истинѣ было полезно и прекрасно, тому Онъ и училъ, то и дѣлалъ.

#### Глава V.

Христосъ, сохранивъ плоть нерастлѣнною въ дѣвствѣ, побуждаетъ къ соблюденію дѣвства. Небольшое число дѣвственниковъ въ сравненіи съ множествомъ другихъ святыхъ.

Что же Господь, истина и свътъ, сдълалъ пришедши (въ міръ)? Онъ, принявъ плоть, сохранилъ ее нерастлънною-въ дъвствъ. Такъ и мы, если хотимъ быть подобными Богу и Христу, должны стараться соблюдать дъвство. Ибо подобіе Божіе состоитъ въ воздержаніи отъ растлінія. А что вочеловъчившееся Слово стало перводъвственникомъ. и первопастыремъ, и первопророкомъ Церкви, это объяснилъ намъ вдохновенный Христомъ Іоаннъ въ книгъ Откровенія. сказавъ: и взглянуль я, и воть Агнець стоить на горь Сіонь, и съ нимъ сто сорокъ четыре тысячи, у которыхъ имя Его (1) и имя Отиа Его написано на челахъ. И слышалъ я голосъ съ неба. какъ шумъ отъ множества водъ и какъ звукъ сильнаго грома; и услышаль голось какь бы гуслистовь, играющихь на гусляхь своихъ. Они поютъ новую пъснь предъ престоломъ и предъ четырьмя животными и старцами; и никто не мого научиться сей пъсни. кромь сих ста сорока четырех тысячь, искупленных от земли. Это суть ть, которые не осквернились съ женами: ибо они дъвственники; это суть ть, которые слыдують за Агниемь, куда бы

<sup>1)</sup> Прибавленныя слова: *имя Его и* — читаются въ нѣкоторыхъ спискахъ Апокалипсиса.

онъ ни пошель (Апок. XIV, 1—4). Притомъ замѣть, какъ велико достоинство дѣвства предъ Богомъ: они искуплены изъ людей, какъ первенцы Богу и Агнцу, и въ устахъ ихъ нътъ лукавства; они непорочны, и слъдуютъ за Агнцемъ, куда бы онъ ни пошелъ (Апок. XIV, 4. 5). Этимъ онъ хочетъ ясно внушить намъ, что такимъ числомъ, т. е. сто сорокъ четырьмя тысячами издревле опредѣлено количество дѣвственниковъ, между тѣмъ какъ другихъ святыхъ неопредѣленное множество. Ибо замѣчательно, что онъ прибавляетъ, говоря о прочихъ: и взглянулъ я, и вотъ изъ вспхъ языковъ и племенъ и всъхъ народовъ великое множество, котораго никто не могъ перечислить (Апок. VII, 9). Итакъ онъ представляетъ, какъ я сказала, безчисленное множество другихъ святыхъ, а дѣвственниковъ весьма небольшое число сравнительно съ составляющими безчисленное множество.—

Такова, Арета, моя ръчь тебъ о дъвствъ. Если я опустила что-нибудь, то пусть дополнитъ слъдующая за мною Өеофила.

## РЪЧЬ ІІ.

# ӨЕОФИЛА.

#### Глава І.

Похвалою дъвству не уничтожаются браки.

Итакъ, — говорила она, — Өеофила сказала слѣдующее: такъ какъ Маркелла, прекрасно начавъ рѣчь, не вполнѣ докончила её, то мнѣ представляется необходимымъ постараться докончить эту рѣчь. Что человѣкъ постепенно дошелъ до дѣвства при помощи Бога, побуждавшаго его отъ времени до времени, это, по моему мнѣнію, прекрасно изложено; а что будто бы поэтому уже не нужно рождать дѣтей, — этого сказать нельзя. Изъ Писаній, мнѣ кажется, ясно видно, что по появленіи дѣвства Слово (Божіе) не отвергло совершенно дѣторожденія. Если луна больше звѣздъ, то этимъ не уничтожается свѣтъ прочихъ звѣздъ. — Начнемъ съ книги Бытія, чтобы почтить старѣйшее Писаніе. Опредѣленіе Божіе и заповѣдь о дѣторожденіи (Быт. І, 28),

конечно, и донынъ исполняется; Создатель еще доселъ образуетъ человъка. Это совершенно ясно, такъ какъ Богъ доселъ, подобно художнику, образуетъ міръ, какъ и Господь научилъ, сказавъ: Отеиз Мой донынъ дълает (Іоанн. V. 17). Вотъ, если бы ръки уже окончили свое теченіе, излившись въ морское вмъстилище, если бы свътъ былъ совершенно отдъленъ отъ тьмы (а теперь онъ еще отдъляется), если бы суша перестала производить плоды съ пресмыкающимися и четвероногими животными и предопредъленное число людей исполнилось, тогда, конечно, слъдовало бы воздерживаться и отъ дъторожденія. А теперь необходимо, чтобы человъкъ и съ своей стороны дъйствовалъ по образу Божію, такъ какъ міръ еще стоитъ и устрояется; плодитесь, сказано и размножайтесь (Быт. I, 28). И не слъдуетъ гнушаться опредъленіемъ Творца, вслъдствіе котораго и мы сами стали существовать. Началомъ рожденія людей служитъ вверженіе съмени въ нъдра женской утробы, чтобы кость отъ костей и плоть отъ плоти, бывъ восприняты невидимою силою, снова были образованы въ другаго человъка тъмъ же Художникомъ. Такимъ образомъ, нужно думать, исполняется изреченіе: воть это кость отъ костей моихъ и плоть отъ плоти моей (Быт. II, 23).

#### Глава II.

Рожденіе подобно образованію первой Евы изъ ребра и кости Адама.— Въ обыкновенномъ рожденіи Богъ есть Создатель людей.

На это, быть можеть, указываеть и сонное изступленіе, наведенное на первозданнаго (Быт. II, 21), предъизображая услажденіе мужа при сообщеніи, когда онъ въ жаждѣ дѣторожденія приходить въ изступленіе, разслабляясь снотворными удовольствіями дѣторожденія, чтобы нѣчто, отторгшееся отъ костей и плоти его, снова образовалось, какъ я сказала, въ другаго человѣка. Ибо, когда нарушается тѣлесная гармонія отъ раздраженія при сообщеніи, то, какъ говорять намъ опытные въ брачномъ дѣлѣ, вся мозговая и плодотворная часть крови, состоящая изъ жидко-

образной кости, собравшись изъ всъхъ членовъ, обратившись въ пѣну и сгустившись, извергается дѣтородными путями въ животворную почву женщины. Поэтому справедливо сказано, что человъкъ оставляетъ отца и матерь, какъ забывающій внезапно обо всемъ въ то время, когда онъ, соединившись съ женою объятіями любви, дълается участникомъ плодотворенія, предоставляя Божественному Создателю взять у него ребро, чтобы изъ сына слелаться самому отцемъ. — Итакъ, если и теперь Богъ образуетъ человъка, то не дерзко ли отвращаться отъ дъторожденія, которое не стыдится совершать самъ Вседержитель своими чистыми руками? Онъ сказалъ Іереміи: прежде нежели Я образоваль тебя во чревь, Я позналь тебя (lep. I, 5). И loby сказапъ: или ты, взявъ бреніе, создаль животное, и самое словесное (животное) сотвория на земят (IOB. XXXVIII, 14) 1)? И ІОВЪ съ благоговъніемъ, обращаясь къ Нему, говоритъ: Твои руки трудились надо мною и образовали меня (Х, 8). Не непѣпо пи отвергать брачныя узы, тогда какъ еще и послѣ насъ ожидаются будущіе мученики и противники лукаваго, для которыхъ Слово объщало сократить то дни (Мато. XXIV, 20; Марк. XIII, 20)? Если впослѣдствіи дѣторожденіе признано Богомъ за худое дъло, какъ ты сказала, то какъ же они, родившись вопреки опредаленію и вола божественной, могутъ предстать благоугодными предъ Богомъ? Или не слъдуетъ ли признать рожденныхъ подложными, а не богорожденными, если они образуются, подобно фальшивой монеть, вопреки воль и опредъленію (творческой) силы? Иначе мы должны приписать и людямъ способность создавать людей.

## Глава III.

Толкованіе мѣста изъ Писанія. Незаконнорожденные бываютъ не только вѣрующими, но иногда и предстоятелями.

Маркелла, прервавъ ее, сказала: великая ошибка оказывается (въ твоей рѣчи), Өеофила, и противное тому, что ты сказала; — и ужели ты думаешь укрыться, напустивъ

<sup>1)</sup> По переводу 70 толковниковъ.

такого тумана? Вотъ то возраженіе, которое, быть можетъ, предложить кто-нибудь, требуя отчета оть тебя, какъ мудрѣйшій: что ты скажешь о рождающихся незаконно отъ прелюбодъянія? Ты допустила, что необычно и невозможно кому-нибудь войти въ міръ безъ воли и дъйствія великой силы Бога, устрояющаго ему (тълесную) хижину 1). И чтобы ты не прибъгла, какъ бы къ надежной стънъ, къ свидътельству Писанія, которое говорить: дъти прелюбодъевъ будуть не совершенны (ателеофорда. Прем. III, 16), то и противъ этого онъ кротко возразитъ тебъ, сказавъ: однако мы часто видимъ, что зачатые отъ незаконныхъ связей при совершенномъ чревоношеніи рождаются зрѣлымъ плодомъ. Если же ты, ухищряясь еще скажешь: почтенный, подъ несовершенством я разумью отчуждение отъ преподанной Христомъ правды, къ которой принадлежатъ совершенные, то онъ отвътитъ: однако, блаженная, очень многіе незаконнорожденные тъмъ не менъе не только причисляются къ паствъ братій, но даже нерѣдко бываютъ избираемы въ руководители ихъ. Если же очевидно все свидътельствуетъ, что и рожденные отъ прелюбодъянія достигаютъ совершенства, то, надобно думать, что Духъ предвозвъстилъ не о зачатіяхъ и рожденіяхъ, но, можетъ быть, о прелюбодъйствующихъ въ отношеніи къ истинъ, которые, искажая Писанія неправыми мнѣніями, порождаютъ несовершенную мудрость, примѣшивая заблужденіе къ благочестію. Посему, когда отнятъ у тебя и этотъ предлогъ, изволь отвѣчать, что и рождающіеся отъ прелюбодівнія рождаются по волів Божіей. Ибо ты сказала, что невозможно плоду человъческому достигнуть зрѣлости, если не образуетъ и не одушевитъ его Госполь.

## Глава IV.

Объясненіе человъческаго рожденія и дъйствія въ немъ Божія.

Өеофила, какъ бы схваченная по срединъ сильнымъ противникомъ, смутилась и, едва переведши духъ, сказала:

<sup>1)</sup> Въ подлинникъ: σχήνωμα, выраженіе заимствованное изъ посланій св. Апостоловъ Петра, 2 Пет. 1, 13 и Павла, 2 Корине. V, 1.

ты, блаженная, требуешь объясненія этого вопроса посредствомъ примъра, чтобы тебъ еще болъе убъдиться, что творческая сила Божія, простирающаяся на все, особенно дъйствуетъ сама въ рожденіи людей, возращая посъянное на плодотворной почвъ. Подлинно нужно обвинять не то, что съется, а того, кто безстыдно бросаетъ собственное съмя на чужую ниву, какъ наемникъ за малое удовольствіе, на прелюбодъйныхъ ложахъ. Представь наше рожденіе въ жизнь подобныхъ чему-нибудь, напримъръ такому дому, который имъетъ входъ, обставленный высокими горами; а самый домъ простирается далеко внизъ, снабженъ съ внъшней стороны до вершинъ входа множествомъ отверстій и имъетъ круглый видъ съ этой стороны. - Представляю, сказала Маркелла. - Потомъ вообрази, что внутри сидитъ ваятель, чтобы дълать множество статуй; еще представь, что ему отвиъ чрезъ отверстія обильно доставляется глиняное вещество многими людьми, между тъмъ какъ самаго художника никто не видитъ. Допусти, что этотъ домъ покрытъ мглою и облаками и имъ отвиъ ничего не видно, кромъ однихъ отверстій. - Пусть, сказала та, будетъ и это. - Еще то, что каждому изъ сотрудниковъ, доставляющихъ глиняное вещество, назначено одно отверстіе, въ которое онъ одинъ только долженъ слагать собственное вещество, не касаясь другихъ. А если кто-нибудь опрометчиво дерзнетъ открыть отверстіе, назначенное для другого, тому пусть угрожаютъ огонь и бичи. Представь же слѣдующее за тѣмъ. Ваятель извнутри, обходя отверстія и принимая находящееся въ каждомъ изъ нихъ порознь глиняное вещество, образуетъ его и, образовавъ въ теченіи нѣсколькихъ мѣсячныхъ періодовъ, возвращаетъ наружу чрезъ тоже отверстіе, слѣдуя заповѣди: обработывать безразлично всякое способное къ обработкъ глинянное вещество, хотя бы оно было къмъ-нибудь внесено неправильно чрезъ чужое отверстіе. Вещество ни въ чемъ невиновно, и потому оно, какъ невиновное, должно быть обдълываемо и образуемо; а того, кто вопреки установленію и заповѣди положилъ его въ чужое отверстіе, должно наказывать, какъ злодъя и преступника. Не глиняное вещество нужно обвинять, а того, кто сдълалъ это вопреки священному повельнію, такъ какъ онъ по распутству, принесши, положилъ его въ чужое отверстіе тайно, съ насиліемъ. — Ты говоришь весьма справедливо, (сказала Маркелла).

## Глава V.

Святой Отецъ продолжаетъ изъяснять тотъ же предметъ.

Итакъ, по окончаніи всего этого, остается тебъ, мудрѣйшая, приложить весь этотъ примъръ къ вышесказанному. Домъ подобенъ невидимой природъ нашего рожденія, а входъ обставленный горами — нисхожденію и вселенію душъ съ небесъ въ тъла 1); отверстія — женщинамъ и вообще женскому полу; ваятель—творческой силѣ Божіей, которая, подъ покровомъ рожденія, распоряжаясь нашею природою, внутри невидимо облекаетъ насъ въ человъческій образъ, устрояя одъянія для душъ. Приносящимъ же глиняное вещество нужно уподобить мужчинъ и вообще мужескій полъ, когда они въ жаждъ дъторожденія ввергають съмя въ естественные женскіе проходы, какъ тамъ глиняное вещество въ отверстія. Это съмя, дълаясь причастнымъ божественной, такъ сказать, творческой силы, само по себъ не должно считаться причиною непотребныхъ раздраженій. Между тѣмъ художество постоянно обработываетъ предлагаемое вещество. Никакая вещь сама по себъ не должна считаться зломъ, но она дълается такою отъ злоупотребленія пользующихся ею. Употребляемое благопристойно и цъломудренно выходитъ благопристойнымъ; а употребляемое постыдно и непристойно выходитъ постыднымъ. Такъ, чъмъ виновно жельзо, пріобрътаемое для земледълія и художествъ,

<sup>1)</sup> Приведенныя слова о происхожденіи душъ человѣческихъ нѣтъ нужды объяснять такъ, будто св. Менодій слѣдовалъ ученію философа Платона и Оригена о предсуществованіи душъ, какъ объясняли нѣкоторые (Migne, р. 53 и 222. Jahnii указ. соч.), но они могутъ означать тоже, что содержится въ словахъ Премудраго: духъ возвратится къ Богу, который далъ его (Еккл. XII, 7), какъ видно и изъ дальнѣйшихъ словъ св. Отца о томъ же предметъ.

въ томъ, что нъкоторые оттачивали его для гибельныхъ междоусобныхъ войнъ? Чѣмъ (виновно) золото, или серебро. или мъдь и вообще всякое обработываемое произведеніе земли, въ томъ, что нъкоторые, неблагодарно согръщая противъ своего Творца, обращаютъ ихъ въ свои разнообразные истуканы? Также, если кто-нибудь доставитъ ткацкому художеству волну, пріобрътенную воровствомъ, то художество обработываетъ предлагаемое вещество, обращая вниманіе только на одно, способно ли оно къ обработкъ, и не отвергая ничего пригоднаго для него; потому что украденное вещество, какъ бездушное, здъсь нисколько невиновно. Оно должно быть облълываемо и украшаемо; а унесшій его беззаконнымъ хищеніемъ долженъ быть наказанъ. Такъ и осквернителей браковъ и нарушителей прекрасной гармоніи струнъ жизни, разгорячающихся страстію и доводящихъ похоть до прелюбодъянія, должно обуздывать и наказывать, потому что они хищнически наносятъ вредъ плодотворнымъ союзамъ въ чужихъ садахъ; а сфмени, какъ тамъ волнъ, слъдуетъ быть образуемымъ и одушевляемымъ.

## Глава VI.

## Попеченіе Божіе и о незаконнорожденныхъ людяхъ. — Имъ даны Ангелы хранители.

И для чего мнѣ распространять рѣчь, приводя столько примѣровъ? Природа безъ божественнаго содѣйствія въ столь короткое время не могла бы совершить такого дѣла. Подлинно, кто сплотилъ несплоченную сущность костей? Кто соединилъ члены такъ, что они натягиваются жилами и двигаются, сгибаясь около составовъ? Кто приготовилъ внутренніе проходы для крови и нѣжную артерію для дыханія? Или кто другой, примѣшавъ къ влагѣ кровь, какъ бы закваску, образовалъ изъ бренія нѣжную плоть, какъ не одинъ высочайшій Художникъ, созидающій человѣка, — насъ, — въ разумный и одушевленный свой образъ, и изъ влажныхъ и мельчайшихъ сѣмянъ, какъ бы изъ воска,

устрояющій насъ въ утробъ? Кто печется, чтобы плавающій внутри зародышъ не задохся отъ влаги и тесноты сосудовъ? Или кто, послъ рожденія и появленія на свътъ, сообщаетъ слабому и малому высокій ростъ, красоту и силу, если не тотъ же, какъ я сказала, высочайшій Художникъ-Богъ, творческою силою составляющій и живуписующій образы Христовы? Посему мы и находимъ въ богодухновенныхъ Писаніяхъ, что діти, хотя бы рожденныя отъ прелюбодъянія, ввъряются Ангеламъ-хранителямъ. Если бы они родились вопреки воль и опредъленію этого блаженнаго существа — Бога, то какъ они могли бы быть ввъряемы Ангеламъ для воспитанія съ великою нѣжностію и охраною? И какъ они могли бы призывать на судъ Христовъ своихъ родителей, чтобы обвинять ихъ? Господи, скажугъ они, Ты не отказалъ намъ въ этомъ общемъ свътъ (жизни); а они предали насъ на смерть, презрѣвъ заповѣдь Твою. Ибо доти, говорится въ Писаніи, раждаемыя от беззаконных сожитій, суть свидътели разврата противъ родителей при допрось ихъ (Прем. IV, 6).

## Глава VII.

Разумная душа — отъ самого Бога. Дѣвство — не единственное благо, хотя лучшее и предпочтительное.

Можетъ быть, кто-нибудь еще станетъ утверждать и найдетъ между людьми неразсудительными и неразумными довъріе, будто плотяный покровъ души, насаждаемый людьми, образуется самъ собою безъ опредъленія Божія; но конечно никто не повъритъ тому, кто сталъ бы учить, что вмъстъ съ смертнымъ тъломъ также насаждается и безсмертное существо души. Безсмертное и нестаръющееся вдыхаетъ въ насъ одинъ Вседержитель, и Онъ одинъ есть Творецъ невидимаго и негибнущаго. И вдунулъ въ лице его дыханіе жизни, говорится въ Писаніи, и сталъ человтью душою живою (Быт. II, 7). А противъ тъхъ художниковъ, которые на погибель людямъ дълаютъ человъкообразныя статуи, неспособныя къ познанію своего Создателя, въ научающей всъмъ добродътелямъ книгъ Премудрости говорится: сердце ихъ пепелъ, и

надежда ихъ ничтожные земли, и жизнь ихъ презрынные грязи: ибо они не познали сотворившаго ихъ и вдунувшаго въ нихъ дъятельную душу, и вдохнувшаго въ нихъ духъ жизни (XV, 10, 11). Этотъ Творецъ всъхъ людей есть Богъ. И потому, какъ говорить Апостоль, Онг хочеть, чтобы вст люди спаслись и достигли познанія истины (І Тим. II, 4). Такъ какъ и это разсужденіе почти окончено, то наконецъ надобно сказать, что слъдуетъ отсюда. Кто тщательно изучитъ область свойственнаго человъку по природъ, тотъ убъдится, что не слъдуетъ гнушаться дъторожденіемъ, но должно хвалить и предпочитать дѣвство. Ибо потому только, что медъ слаще и пріятнъе другихъ вещей, не слъдуетъ считать горькими всъ остальные плоды, которые также имъютъ прирожденную имъ пріятность. Въ подтвержденіе этого представлю достовърнаго свидътеля, Павла, который говоритъ: посему выдающій замужь свою дъвицу поступаеть хорошо, а не выдающій поступаеть лучше (1 Кор. VII, 38). Такъ Писаніе, предлагая лучшее и болъе желательное, не запрещаетъ всего другаго, но заповъдуетъ предоставлять каждому свойственное ему и полезное. Для однихъ оно не находитъ дъвство еще доступнымъ, но другимъ не желаетъ, чтобы они осквернялись постыдными раздраженіями, а съ самаго начала пеклись и помышляли о равноангельскомъ преобразованіи тълъ, въ которомъ, по неложному изреченію Господа, ни женятся, не выходять замужь (Мв. XXII, 30). Ибо не всъмъ ввъряется нескверное и ведущее къ царству небесному скопчество (Ме. XIX, 12), но только тымь, которые могуть сохранить цвътъ дъвства всегда цвътущимъ и непорочнымъ. И въ пророческомъ словъ Церковь уподобляется цвътущему и разнообразнъйшему лугу, какъ украшенная и увънчанная не только цвътами дъвства, но и цвътами дъторожденія и воздержанія; ибо въ ризахъ позлащенныхъ, преиспещренная предстоить царица одесную жениха (Псал. XLIV, 10) 1). — Вотъ и я, Арета, привношу посильное съ своей стороны въ разсуждение объ истинъ. - Когда Өеофила сказала это,

<sup>1)</sup> По переводу 70 толковниковъ.

то, — говорила Өеопатра, — пріятный говоръ произошелъ между всѣми дѣвами, хвалившими рѣчь. Когда же онѣ утихли, то послѣ продолжительнаго молчанія встала Өалія; ибо ей предоставлено было говорить третьей послѣ Өеофилы. Начавъ въ свою очередь, она, я думаю, сказала слѣдующее.

## РЪЧЬ Ш.

## е а лія

## Глава I.

Сравненіе словъ книги Быт. II, 23, 24, съ словами Ап. Павла въ посланіи къ Ефес. V, 28—32.

Ты. Өеофила. — сказала она, — мнъ кажется, превоскодишь всѣхъ и дѣломъ и словомъ и никому не уступаешь въ мудрости. Никто не станетъ укорять твою рѣчь, какъ бы онъ ни былъ сварливъ и склоненъ къ препирательству. Но, блаженная, только одно изъ всего, сказаннаго правильно, повидимому, смущаетъ и тяготитъ меня, при представленіи моемъ о томъ, что такой мудрый и исполненный духа мужъ, — разумъю Павла, — напрасно не сравнилъ бы союза первозданнаго человъка и его жены со Христомъ и Церковію (Ефес. V, 32), если бы Писаніе не заключало здѣсь ничего выше простыхъ словъ и историческаго событія. Ибо, если это мъсто Писанія должно понимать буквально о союзъ мужа и жены, то для чего Апостолъ, упомянувъ о немъ и, я думаю, желая руководить насъ на путь духовный, относящееся къ Евѣ и Адаму иносказательно относитъ ко Христу и Церкви? Мъсто изъ книги Бытія гласитъ такъ: и сказаль Адамь: воть это кость оть костей моихь и плоть оть плоти моей; она будеть называться женою: ибо взята оть мужа своего. Потому оставить человькь отца своего и мать свою, и прилъпится къ женъ своей; и будуть два одна плоть (Быт. II, 23, 24). Апостолъ, обращая вниманіе на это мъсто, не желаетъ принимать его, какъ я сказала, въ буквальномъ смысль, чувственно, о союзь мужа и жены, какъ дълаешь ты. Ты, объясняя эти слова въ физическомъ смыслъ, допустила, что Писаніе говорить только о зачатіяхь и рожденіяхь; ибо (ты сказала), чтобы могь родиться другой человіння, какь кость, взятая оть костей, для этого живыя тіла, созрівшія для рожденія подобно деревамь, соединяются во время зачатія. А онь, въ духовномъ смыслі относя эти слова ко Христу, поучаеть такь: любящій свою жену любить самого себя. Ибо никто никогда не имплі ненависти кі своей плоти, но питаеть и гръеть ее, какь и Господь церковь: потомучто мы члены така Его. Посему оставить человько отца своего и мать, и прилъпится ко жень своей, и будуть двое одна плоть. Тайна сія велика; я говорю по отношенію ко Христу и ко церкви (Ефес. V, 28—32).

#### Глава II.

Переходы въ рѣчахъ Ап. Павла. — Характеръ его ученія, не заключающаго въ себѣ никакихъ противорѣчій. — Не безопасно обращать все въ аллегорію.

Но пусть не смущаетъ тебя то, что онъ, говоря объ одномъ, переходитъ къ другому, такъ что подумаешь, будто онъ примъшиваетъ и привноситъ нъчто, не относящееся къ предмету, уклоняясь отъ своей цели, какъ и здесь. Ибо намъреваясь, какъ видно, обстоятельно изложить ученіе о дъвствъ, онъ напередъ предрасполагаетъ къ своему предмету, употребляя въ началъ болье снисходительный образъ рѣчи. Таковъ характеръ его рѣчей, весьма разнообразный и постепенно усиливающійся; онъ начинаетъ съ низшаго и переходитъ къ болъе высокому и величественному; потомъ, снова ниспускаясь въ глубину, оканчиваетъ то простъйшимъ и легкимъ, то труднъйшимъ и возвышеннымъ, не привнося однако этими переходами ничего чуждаго главнымъ предметамъ, но, соединяя все это нѣкоторою дивною связію, сводитъ къ одной предположенной у него цъли предмета. Итакъ мнъ нужно обстоятельнъе раскрыть смыслъ апостольскихъ словъ, не отвергая ничего изъ вышесказаннаго. — Ты, Өеофила, мнъ кажется, достаточно и ясно раскрыла ихъ, изложивъ слова Писанія болье безопаснымъ образомъ, такъ, какъ они читаются. Конечно, опасно пренебрегать текстомъ, какъ онъ сказанъ, особенно въ книгѣ Бытія, гдѣ излагаются непреложныя повелѣнія Божіи, устроившія вселенную, сообразно съ которыми еще и теперь міръ управляется самымъ совершеннымъ образомъ и въ совершенной соразмѣрности, пока самъ Законодатель, устроившій міръ, пожелавъ преобразовать его, снова инымъ повелѣніемъ не разрушитъ прежнихъ законовъ природы. Но такъ какъ не слѣдуетъ оставлять этихъ словъ съ неполнымъ и какъ бы полухрамлющимъ объясненіемъ, то мы придадимъ ему и другое соотвѣтственное значеніе, вникнувъ глубже въ Писаніе; ибо не должно оставлять безъ вниманія того, какъ Павелъ, возвышаясь надъ буквальнымъ чтеніемъ, относитъ эти слова ко Христу и Церкви.

#### Глава III.

### Сравненіе перваго и втораго Адама.

И во-первыхъ надобно изслѣдовать, можетъ ли быть сравниваемъ съ Сыномъ Божіимъ Адамъ, оказавшійся падшимъ чрезъ преслушаніе и услышавшій: прахъ ты, и въ прахъ возвратишься (Быт. III, 19). Какъ можетъ быть названъ рожденным прежде всякой твари (Кол. І, 15) тотъ, кто образованъ изъ персти послѣ земли и тверди? Какъ можетъ почитаться древомъ жизни (Апок. II, 7) тотъ, кто за преслушаніе изгнанъ, чтобы онъ опять не простерь руки (къ древу жизни) и вкусивши от него не сталь жить вычно (Быт. III, 22)? Сравниваемое должно быть во многомъ подобно и соотвътственно тому, съ чемъ сравнивается, а не иметь въ себе противоположныя и несходныя свойства. Такъ оказался бы благоразумнымъ не тотъ, кто рѣшился бы уподоблять неравное равному или гармонію негармоніи, но (кто сравнилъ бы) равное съ равнымъ по природъ, хотя бы оно было равно въ немногомъ, и бълое съ бълымъ по природъ, хотя бы оно (было бѣлымъ) въ весьма малой степени и представляло въ себъ немного бълизны послъдняго, отъ чего и само называется бълымъ. Равное же, гармоническое и свътлое, какъ несомнънно ясно для всякаго, есть то, что безгръшно и нетлѣнно, т. е. премудрость; а неравное и негармоническое есть то, что смертно и грѣховно и извергнуто по неодобренію и подверглось осужденію.

#### Глава IV.

### Продолжение о томъ же предметь.

Почти такія, я думаю, представляются возраженія тѣми. которые не допускаютъ сравненія перваго человѣка со Христомъ, кажется, не обращая вниманія на мудрость Павла. Посему мы посмотримъ, какъ правильно Павелъ сравнилъ Адама со Христомъ, полагая, что онъ (Адамъ) не образъ только и подобіе (Христа), но именно онъ самъ и сталъ Христомъ отъ того, что на него низошло Слово, существующее прежде въковъ. Ибо надлежало, чтобы перворожденный отъ Бога, первая и единородная отрасль, т. е. Премудрость, вочеловъчилась, соединившись съ первозданнымъ, первымъ и первороднымъ изъ людей человѣкомъ, чтобы такимъ образомъ Христосъ былъ человъкомъ, исполненнымъ чистаго и совершеннаго Божества, и Богомъ. вмъстившимся въ человъкъ; ибо весьма сообразно было, чтобы древнъйшій въковъ и высшій Архангеловъ 1), восхотъвъ обращаться съ людьми, вселился въ древнъйшаго и перваго изъ людей, Адама. Такимъ образомъ возобновляя бывшее въ началъ и возстановляя отъ Дъвы и Духа, онъ образуетъ того же самаго (Адама); ибо и въ началѣ, когда земля была еще дъвственна и невоздълана, Богъ, взявъ персть, безъ съмени образовалъ изъ ней разумнъйшее животное (человъка) 2).

<sup>1)</sup> Слова подлинника: πρεσβύτατος τῶν αἰώνων καὶ πρῶτος τῶν Αρχαγγελων могутъ быть переведены: "старѣйшій изъ эоновъ и первый изъ Архангеловъ", какъ переводятъ нѣкоторые (см. Мідпе, р. 67). Если же дѣйствительно таковъ смыслъ этого мѣста, то здѣсь нельзя не видѣть одного изъ тѣхъ искаженій настоящаго сочиненія св. Меводія Аріанами, о которыхъ говоритъ Фотій въ Віbl. сод. ССХХХVІІ, р. 950—963.

<sup>2)</sup> Изложенное митніе св. отца о воплощеніи Слова Божія въ Адама не будетъ представляться столь страннымъ, какъ думаютъ нѣкоторые (см. Migne. р. 66), если подъ Адамомъ разумѣть человѣческую приролу, перешедшую отъ Адама ко всѣмъ его потомкамъ и обратно простирающуюся отъ потомковъ до перваго праотца.

#### Глава V.

### Изъясненіе мѣста изъ пророчества Іереміи.

Пусть предстанетъ достовърнымъ и яснымъ свидътелемъ моимъ пророкъ Іеремія, который говоритъ: и сошель я въ домъ горшечника, и вотъ онъ работаль свою работу на кружаль. И сосудь, который онь дълаль, развалился въ рукахъ его, и онг снова сдълаль изъ него другой сосудь, какой ему вздумалось сдълать (Іерем. XXXVIII, 3. 4). Когда созданный изъ персти Адамъ былъ, такъ сказать, мягкимъ и влажнымъ и еще не успълъ, подобно обожженной глинъ, окръпнуть въ нетлѣніи, то грѣхъ, подобно текучей и каплющей водѣ, разрушилъ его. Посему Богъ, желая снова возстановить и образовать его изъ персти такимъ же (сосудомъ) въ честь (2 Тим. II, 20. 21), сначала сдълавъ его твердымъ и кръпкимъ въ дъвственной утробъ, соединивъ и смъщавъ его съ Словомъ, вывелъ его въ жизнь несокрушимымъ и невредимымъ, чтобы онъ по рожденіи, когда устремятся на него отвив потоки тлѣнія, опять не подвергся разрушенію, какъ поучаетъ Господь и въ извъстной притчъ объ обрътеніи овцы, гдъ Господь мой говорить къ предстоящимъ: кто изъ васъ, имъя сто овець и потерявь одну изъ нихъ, не оставить девяноста девяти въ пустынъ и не пойдетъ за пропавшею, пока не найдетъ ея? А нашедши возъметь ее на плеча свои; и пришедши домой. созоветь друзей и сосыдей, и скажеть имь: порадуйтесь со мною; я нашель свою пропавшую овин (Лук. XV, 4—6).

#### Глава VI.

Цълостное число духовныхъ овецъ. Человъкъ—второй послъ Ангеловъ ликъ во славу Божію. Объясненіе притчи о погибшей овцъ.

Это и быль и есть по истинѣ Тотъ, который въ началь быль у Бога и быль Богь (loan. I, 1), повелитель и пастырь небесныхъ (существъ), которому повинуются и слѣдуютъ всѣ разумныя (существа) и который стройно правитъ и исчисляетъ сонмы разумныхъ Ангеловъ. А число этихъ безсмертныхъ существъ, раздѣленныхъ на роды и чины, будетъ

равнымъ и совершеннымъ тогда, когда присоединится къ этой паствъ человъкъ; ибо и онъ созданъ былъ неподлежащимъ тлѣнію, чтобы прославлять Царя и Творца всѣхъ, воспъвая соотвътственно раздающимся съ неба голосамъ Ангельскимъ. Но такъ какъ случилось, что онъ, преступивъ заповъдь, палъ тяжкимъ и пагубнымъ паденіемъ и подвергся смерти, то Господь говоритъ, что Онъ самъ сошелъ съ небесъ въ міръ, оставивъ чины и воинство Ангеловъ. Ибо (въ той притчѣ) горы означають небеса, а девяносто девять овецъ — силы и начала и власти, которыя оставивъ, начальникъ и пастырь сошелъ отыскать погибшую овцу. Оставалось включить въ этотъ свитокъ и въ это число человъка, тъмъ, что Самъ Господь облекся въ него и понесъ его, дабы онъ, обуреваемый треволненіями и напастями, какъ я сказала, опять не подвергся потопленію. Такимъ образомъ Слово восприняло человъка, чтобы чрезъ себя самого разрушить пагубное осужденіе, поразивъ змія. Ибо слъдовало лукавому быть побъждену не чрезъ кого-либо другаго, а чрезъ того, надъ которымъ онъ считалъ себя властвующимъ, обольстивъ его; потому что иначе не возможно было разрушиться гръху и осужденію, какъ только такъ, чтобы тотъ самый человъкъ, по винъ котораго было сказано: прахъ ты, и въ прахъ ты возвратишься (Быт. III. 19), бывъ возсозданъ, уничтожилъ это опредъленіе, перешедшее отъ него на всъхъ, дабы какъ прежде въ Адамъ умирали всъ, такъ обратно во Христъ, воспріявшемъ Адама, всѣ оживали (1 Кор. XV, 22).

## Глава VII.

Дѣла Христовы, свойственныя Богу и человѣку, принадлежатъ Ему самому, какъ единому.

Что человъкъ, сдълавшись орудіемъ и одъяніемъ Единороднаго, совершаетъ то, что и самъ вселившій въ него,— объ этомъ, мнѣ кажется, довольно сказано; а что здъсь нътъ несогласія, объ этомъ нужно еще разсудить кратко. Кто говоритъ, что прекрасное по своей природъ и праведное

и святое по своей природъ, по участію въ которомъ и другія (существа) дълаются прекрасными, есть Премудрость, существующая съ Богомъ, и что наоборотъ порочное и неправедное и злое есть гръхъ, тотъ говоритъ весьма справедливо. Подлинно, два предмета крайне противоположны другъ другу: жизнь и смерть, нетлѣніе и тлѣніе. Жизнь есть равенство, а тлѣніе неравенство; справедливость и мудрость есть согласіе, а безуміе и несправедливость — несогласіе. Человъкъ же, находясь посрединъ между ними, не есть ни самая справедливость, ни самая несправедливость; но бывъ поставленъ въ срединъ между нетлъніемъ и тлъніемъ, если къ которому изъ нихъ увлекшись преклонится, то и говорится о немъ, что онъ измѣнился въ природу одержавшаго верхъ. Склонившись къ тлѣнію, онъ дѣлается тлѣннымъ и смертнымъ, а (склонившись) къ нетлѣнію, — нетлѣннымъ и безсмертнымъ. Такъ, находясь между древомъ жизни и (древомъ) познанія добра и зла, онъ отъ плодовъ котораго вкусилъ, въ образъ того и измѣнился (Быт. II, 9), не бывъ самъ ни древомъ жизни, ни древомъ тлѣнія, но оказавшись смертнымъ отъ общенія и союза съ тлѣннымъ, а отъ общенія и союза съ жизнію - опять нетлівннымъ и безсмертнымъ, какъ и Павелъ учитъ, когда говоритъ: тленіе не наслюдуеть нетльнія и смерть жизни (1 Кор. XV. 50), справедливо называя тлѣніемъ и смертію то, что растлѣваетъ и убиваетъ, а не то, что подвергается тлѣнію и умираетъ; нетлѣніемъ же и жизнію — то, что даетъ безсмертіе и животворитъ, а не то, что получаетъ безсмертіе и оживотворяется. И такъ человъкъ не есть ни несогласіе и неравенство, ни равенство и согласіе; но когда онъ принялъ несогласіе (т. е. преслушаніе и гръхъ), то сталъ несогласнымъ и безобразнымъ, а когда онъ принимаетъ согласіе (т. е. правду), то дълается стройнымъ и благоприличнымъ орудіемъ, такъ что Господь, -это нетлъніе, побъдившее смерть, - благозвучно воспѣваетъ воскресеніе въ плоти (своей), не допуская ее опять сдълаться наслъдіемъ тлънія. Теперь и объ этомъ довольно сказано.

#### Глава VIII.

Кости и плоть Премудрости. Ребро, изъ котораго образована духовная Ева, есть Духъ Святый. Жена, помощница Адама, есть обрученныя Христу дъвы.

Такъ не маловажными доказательствами изъ Писанія подтверждено, что первозданный справедливо можетъ быть сравниваемъ съ самимъ Христомъ, не только какъ образъ, изображеніе и подобіе Единороднаго, но какъ бы дълающійся самою Премудростію и Словомъ. Соединившись съ премудростію и жизнію, подобно водъ, человъкъ становится тъмъ, чъмъ былъ самъ вселившійся въ него чистый свътъ. Посему Апостолъ справедливо отнесъ ко Христу то, что относится къ Адаму, и такимъ образомъ оказывается весьма сообразнымъ, что изъ костей и плоти Его произошла Церковь, для которой Слово, оставивъ Отца небеснаго, сошло на землю, чтобы вселиться въ жену, и, уснувъ, истощаніемъ страданія, добровольно умерло за нее, чтобы представить Себъ Церковъ славною и непорочною, очистивъ ее банею водною (Ефес. V, 26. 27), для принятія духовнаго и блаженнаго съмени, которое съетъ Самъ внушающій и насаждающій во глубинѣ ума; а Церковь, подобно женѣ, принимаетъ и образуетъ его для рожденія и воспитанія добродътели. Итакъ слова Писанія: плодитесь и размножайтесь (Быт. І, 28), надлежащимъ образомъ исполняются, когда Церковь со дня на день возрастаетъ въ величіи, красотъ и численности, вслъдствіе союза и общенія съ Словомъ, которое еще и теперь нисходитъ къ намъ и подвергается истощанію при воспоминаніи страданій. Иначе Церковь не могла бы собрать върующихъ и возродить ихъ банею пакибытія, если бы Христосъ, истощивъ себя за нихъ, чтобы вмъститься въ нихъ чрезъ возобновленіе страданій, какъ я сказала, снова не умиралъ-сошедши съ небесъ, и, соединившись съ своею женою. Церковію, не попускалъ исходить изъ ребра своего нъкоторой своей силь, чтобы всь зиждущіеся на Немъ возрастали, возраждаясь этою банею, воспринимая отъ костей и плоти Его, т. е. отъ святости и славы Его. Ибо тотъ гово-

ритъ весьма справедливо, кто говоритъ, что кости и плоть Премудрости суть мудрость и добродътель, а ребро — Духъ истины. Утъшитель, отъ котораго заимствуя просвъщаемые возраждаются въ нетлѣніе. Никто не можетъ сдѣлаться причастнымъ св. Духу и стать членомъ Христовымъ, если напередъ Слово, сошедши и на него, не подвергнется истощенію какъ бы сну, чтобы и онъ, возставши отъ сна съ уснувшимъ для него и возсоздавшись, могъ получить обновленіе и возрожденіе Духа. Ибо онъ собственно, Духъ истины, семивидный по словамъ пророка (Ис. XI, 2), можетъ быть названъ ребромъ Слова, отъ котораго заимствуя, Богъ по истощаніи Христа, т. е. послѣ вочеловѣченія и страданія, приготовляетъ Ему помощницу, т. е. соединившіяся съ Нимъ и уневъстившіяся Ему души. Такъ въ Писаніяхъ часто называется самое общество и собраніе върующихъ, Церковь, въ которой совершеннъйшіе по степени преуспъянія составляютъ какъ бы одно лице и тъло Церкви. И подлинно лучшіе и яснъе усвоившіе истину, какъ избавившіеся отъ плотскихъ похотей чрезъ совершенное очищение и въру, дълаются Церковью и помощницею Христа, какъ бы дъвою, по словамъ Апостола, соединяясь съ Нимъ и уневѣщиваясь Ему, чтобы, принявъ чистое и плодотворное съмя ученія, съ пользою содъйствовать проповъди для спасенія другихъ. А несовершенные и еще начинающіе спасительное ученіе возрастаютъ и образуются, какъ бы въ материнскомъ чревъ, отъ болѣе совершенныхъ, пока они, достигнувъ зрѣлости возрожденія, пріобрътутъ величіе и красоту добродътели, и потомъ по преуспъяніи сами, сдълавшись Церковію, будутъ содъйствовать рожденію и воспитанію другихъ дътей, во вмъстилищъ души, какъ бы въ утробъ, непреложно осуществляя волю Слова.

#### Глава IX.

## Дъйствіе благодати въ Апостоль Павль.

Такъ слъдуетъ разсуждать и о бывшемъ съ приснопамятнымъ Павломъ. Когда онъ еще не былъ совершеннымъ во Христъ, то напередъ раждается и питается млекомъ

отъ Ананіи, который проповъдалъ ему и обновилъ его крещеніемъ, какъ говорится въ Дѣяніяхъ (IX, 7-19). А когда онъ возмужалъ и благоустроился, достигнувъ духовнаго совершенства, и сдълался помощникомъ и невъстою Слова, воспринявъ и возрастивъ въ себъ съмена жизни, тогда, бывшій прежде младенцемъ, сталъ церковію и матерію, раждая и самъ увъровавшихъ чрезъ него во Христа, доколъ въ нихъ не родился изобразившись Христосъ: доти мои, говорить онь, для которых я снова вы муках рожденія, доколь не изобразится въ васъ Христосъ (Гал. IV, 19); и еще: я родиль вась во Христь Іисусь благовъствованіемь (1 Кор. IV, 15). Посему такъ слъдуетъ относить сказанное объ Адамъ и Евъ къ Церкви и Христу. Это по истинъ великая и вышемірная тайна, которой я, по слабости и тупости ума, не въ силахъ объяснить сообразно съ ея достоинствомъ и величіемъ. Впрочемъ нужно попытаться, ибо надлежитъ сказать вамъ и слъдующее за тъмъ.

#### Глава Х.

## Ученіе того же Апостола о цѣломудріи.

Павелъ, призывая всъхъ къ святости и цъломудрію, сказанное о первозданномъ и Евъ отнесъ ко Христу и Церкви во вторыхъ въ томъ смыслъ, чтобы такимъ образомъ заставить умолкнуть невъждъ, лишивъ ихъ предлоговъ. Они, предаваясь своимъ чрезмърнымъ похотямъ сладострастія, дерзаютъ извлекать изъ Писаній смыслъ противный православному, выставляя его въ защиту своего невоздержанія, именно изъ слѣдующихъ словъ: сказаль Боль: плодитесь и разможайтесь, и еще: потому оставить человькь оти своего и мать свою (Быт. 1, 28; II, 24), и не стыдятся уклоняться отъ Духа, но, какъ бы для того и родились, раздуваютъ зараждающуюся и еще тлѣющую похоть, воспламеняя ее раздраженіями. Посему онъ, весьма сильно поражая ихъ коварныя ухищренія и выдуманные предлоги, дошедши до заповѣди о томъ, какъ мужья должны относиться къ женамъ, и сказавъ, что-такъ, какъ къ Церкви

Христосъ, предавшій себя за нее, чтобы освятить ее, очистивъ банею водною, посредствомъ слова (Еф. V, 26), обращается къкнигѣ Бытія, припоминая слова, сказанныя о первозданномъ и объясняя и ихъ сообразно съ смысломъ излагаемаго имъ предмета, чтобы не подать повода злоупотреблять этими словами тѣмъ, которые, подъ предлогомъ дѣторожденія, предаются тѣлесному сладострастію.

#### Глава XI.

#### О томъ же предметъ.

Ибо смотрите, дъвы, какъ онъ, желая, чтобы въруюшіе по мірь силь были ціломудренны, старается доказать имъ превосходство дъвства множествомъ доводовъ. Онъ говорить: о чемь вы писали ко мню, то хорошо человьку не касаться экенщины (1 Кор. VII, 1), ясно уже этимъ выражая, что хорошее дъло не касаться женщины, напередъ поставивъ и опредъливъ это безусловно. Потомъ сознавая немощь и наклонность невоздержныхъ къ совокупленію, онъ позволилъ тъмъ, которые не могутъ владъть плотію, лучше имъть своихъ женъ, чъмъ падать, гнусно предаваясь блуду. Затъмъ тотчасъ послъ этого позволенія онъ прибавилъ: чтобы не искушаль вась сатана невоздержаніемь вашимь (1 Кор. VII, 5). Это значитъ: если вы, люди, не можете быть совершенно цъломудренными, по причинъ тълеснаго сластолюбія, то я позволяю вамъ лучше имъть общеніе съ собственными женами, чтобы вы, считаясь давшими обътъ воздержанія, не подвергались постоянному искушенію отъ діавола, разжигаясь на чужихъ (женъ).

#### Глава XII.

Павелъ-примѣръ для вдовыхъ и тѣхъ, которые могли бы не имѣть женъ.

Разсмотримъ же тщательно самый текстъ; въ немъ Апостолъ позволилъ это многимъ не безусловно, но прибавилъ напередъ причину, по которой онъ поступилъ такъ. Сказавъ: хорошо человтку не касаться женщины, онъ тотчасъ

прибавиль: но во избъжание блуда каждый имъй свою жену, т. е. по причинъ опасенія блуда, если вы не будете въ состояніи обуздывать сластолюбія; и каждая жена имъй своего мужа. Мужъ оказывай жент должное благорасположение; подобно и жена мужи. Жена не властна надъ своимъ тъломъ, но мужь; равно и мужь не властень нады своимы тыломы, но жена. Не уклоняйтесь другь от друга, развы по согласію, на время, для упражненія въ молитвы, а потомь опять будьте вмысть. чтобы не искушаль вась сатана невоздержаніемь. Впрочемь сіе сказано мною какъ позволение, а не какъ повельние (I Kop. VII, 1-6). Весьма предусмотрительно (сказано) и это. Словами: какъ позволение - онъ выразилъ, что онъ даетъ совътъ, а не повелѣніе; потому что повельніе онъ употребляетъ касательно цѣломудрія и того, чтобы не касаться женщины, а позволеніе, какъ я сказала, касательно тѣхъ, которые не могутъ обуздывать похоти. Итакъ касательно единобрачныхъ, какъ мужчинъ, такъ и женщинъ, которые уже состоятъ въ бракъ, или еще будутъ состоять, онъ такъ заповъдуетъ; а о потерявшихъ своихъ женъ мужьяхъ, или женахъ (потерявшихъ) мужей, намъ опять надобно тщательно изслъдовать изреченіе Апостола, какъ онъ запов'єдуетъ. Безбрачнымо же, говоритъ онъ, и вдовамъ говорю: хорошо имъ оставаться, какъ я. Но если не могуть воздержаться, пусть вступають вы бракь; ибо лучше вступить въ бракъ, нежели разжигаться (1 Кор. VII, 8. 9). И здъсь онъ продолжаетъ отдавать преимущество воздержанію. Ибо, представивъ себя самого величайшимъ примъромъ, онъ приглашаетъ слушателей соревновать ему въ такомъ подвигъ, научая, что бывшему женатымъ на одной женъ лучше остаться съ самимъ собою, какъ и онъ. Но если бы для кого-нибудь по причинъ разжженія и похоти тълесной это было неудобоисполнимо, то онъ даетъ такому позволеніе вступать во второй бракъ, не объявляя этимъ второбрачія хорошимъ дѣломъ, а только считая его лучшимъ разжженія. Подобно тому, какъ если кто-нибудь въ день Пасхи 1) и поста принесъ пищу тяжко больному

<sup>1)</sup> Подъ *Пасхою* здѣсь разумѣются дни воспоминанія страданій Христовыхъ, ближайшія къ празднику Пасхи, и въ особенности великая суббота.

и совѣтовалъ по болѣзни вкусить принесеннаго, сказавъ: "по истинѣ, почтенный, прекрасное дѣло и слѣдовало бы и тебѣ, подобно намъ, терпѣливо сохранивъ воздержаніе, потомъ насладиться одними съ нами благами; ибо сегодня совершенно запрещено даже вспоминать о пищѣ; но такъ какъ ты, удрученный болѣзнію, ослабѣлъ и не можешь перенести этого, то мы въ видѣ позволенія совѣтуемъ тебѣ вкусить пищи, чтобы тебѣ, по причинѣ болѣзни, не имѣющему силъ противиться пожеланію пищи, не умереть"; такъ и Апостолъ здѣсь, сказавъ сначала, что онъ желалъбы, чтобы всѣ оставались цѣломудренными, подобно ему, потомъ удрученнымъ болѣзнію страстей, чтобы они вслѣдствіе раздраженія къ дѣторожденію не устремлялись на прелюбодѣяніе, дозволилъ второбрачіе, считая его лучше разжженія и распутства.

#### Глава XIII.

## Объясняется ученіе Павла о дъвствъ.

О воздержаніи и бракахъ и цъломудріи и сожитіи въ замужествъ, и о томъ, какая отъ нихъ бываетъ польза для пріобрѣтенія праведности, почти уже окончена моя рѣчь; о дъвствъ же остается еще сказать, есть ли какія-нибудь заповѣди и относительно его. Итакъ, нужно разсудить и объ этомъ. Вотъ, что говоритъ Апостолъ: относительно дъвства я не имъю повельнія Господня, а дою совъть, какъ получившій отг Господа милость быть Ему върнымг. По настоящей нуждь за лучшее признаю, что хорошо человьку оставаться такъ. Соединень ли ты съ женою? не ищи развода. Остался ли безъ жены? не ищи жены. Впрочемь если и женишься, не согрышишь; и если дъвица выйдеть замужь, не согрышить. Но таковые будуть импьть скорби по плоти; а мню васъ жаль (1 Кор. VII, 25-28). Весьма осторожно начавъ ръчь о дъвствъ и намъреваясь предложить совътъ, кому угодно, отдавать дочь свою замужъ, чтобы въ дълахъ святости ничто не было по необходимости и принужденію, но по свободному произволенію души, (потому что это угодно Богу), — онъ хочетъ говорить объ этомъ, т. е. относительно замужества дъвицы, не въ видъ повелѣнія и воли Господней. Именно, сказавъ: если дъвшиа и выйдеть замужь, не сограшить, онъ опять предусмотрительно ограничиваетъ это снисхожденіе, объявляя, что даетъ такой совътъ, какъ человъческое позволеніе, а не божественное. Далъе послъ словъ: если дъвина выйдеть замижь не согрышить, онъ тотчасъ прибавиль: но таковые будуть импть скорби по плоти; а мнъ васъ жаль (1 Кор. VII, 28), т. е. я, щадя васъ, други, далъ такое позволеніе, если уже вы предпочитаете такъ разсуждать, - чтобы не показалось, будто я влеку васъ силою къ этому и принуждаю кого-нибудь. Впрочемъ, если вы, будучи не въ состояніи переносить дъвства, болье склоняетесь къ этому позволенію, то и при этомъ, я думаю, для васъ полезнъе умърять плотскія раздраженія, не давая своимъ членамъ, подъ предлогомъ позволенія вступать въ бракъ, нечистаго употребленія. Поэтому онъ прибавляеть: я вамь сказываю, братія: время уже коротко; такъ что имъющіе жень должны быть, какъ не импьющіе (1 Кор. VII, 29). Потомъ опять настойчиво убъждая къ тому же, онъ такъ ведетъ ръчь, чтобы еще сильнъе утвердить расположение къ дъвству. Въ дополнение къ вышесказанному, онъ буквально говоритъ слѣдующее: я хочу, чтобы вы были безъ заботъ. Неженатый заботится о Господнемь: а женатый заботится о мірскомь, какь угодить жень. Есть разность между замужнею и дъвицею: незамужняя заботится о Господнемь, чтобь быть святою и тыломь и духомь; а замужняя заботится о мірском, какт угодить мужу (1 Кор. VII, 32-34). Безъ сомнѣнія ясно для всѣхъ, что заботиться о Господнемъ и угождать Богу гораздо лучше, нежели заботиться о мірскомъ и угождать женъ. Кто же такъ глупъ и слъпъ, чтобы не понять отсюда, что увъщаніе Павла клонится больше къ дъвству? Говорю это, продолжаетъ онъ, для вашей же пользы, не съ тымь, чтобы наложить на вась узы, но итобы вы благочинно (спужили Господу) (1 Кор. VII, 35).

### Глава XIV.

Дъвство есть даръ Божій, и ръшимость на него не всякимъ безразсудно должна быть принимаема.

Кромъ вышесказаннаго представь и то, что, по ученію Павла, расположение къ дъвству даруется Богомъ. Посемутахъ изъ невоздержныхъ, которые рашаются на него изъ тщеславія, онъ отвергаетъ, совътуя имъ вступать въ бракъ, чтобы во время зрълаго возраста, когда начнутся плотскія волненія и страсти, они не посрамились, раздражаясь въ душъ. Посмотримъ же, какъ онъ учитъ. Если кто, говорить онь, почитает неприличным для своей дъвицы то, чтобы она, будучи въ зръломъ возрастъ, оставалась такъ, тотъ пусть дълаеть, какъ хочеть; не согрышить: пусть таковыя выходять замуж» (1 Кор. VII, 36). Здъсь онъ собственно предпочитаетъ бракъ посрамленію для тѣхъ, которые, рѣшившись оставаться въ дѣвствѣ, потомъ унываютъ и тяготятся, и на словахъ изъ стыда предъ людьми представляются воздержными, а на дълъ не могутъ долъе оставаться въ дъвствъ. Тому же, кто по собственному и свободному расположенію рѣшается соблюдать свою плоть дѣвственною, не будучи стысняемь нуждою (1 Кор. VII, 37) (т. е. страстію, возбуждающею въ чреслахъ похоть, потому что тъла, какъ извъстно, бываютъ различныхъ свойствъ), и притомъ, если онъ соревнуетъ и подвизается и твердо пребываетъ въ своемъобътъ и прекрасно выдерживаетъ его до конца (Павелъ), заповъдуетъ быть твердымъ и соблюдать это, отдавая преимущество дъвству. Кто можетъ, говоритъ онъ, и старается сохранить свою плоть дъвственною, тотъ дълаетъ лучше: а кто не можетъ и вступаетъ въ законный бракъ, а не растлъваетъ себя тайно, тотъ поступаетъ хорошо. Впрочемъ объ этомъ довольно. — Желающій пусть возьметъ въ руки посланіе къ Кориноянамъ, и вникнувъ подробно въ написанное тамъ, пусть потомъ разсмотритъ сказанное нами и сравнитъ, есть ли между тъмъ и другимъ полное согласіе и единомысліе.

Вотъ, что и я по силамъ приношу тебъ, Арета, въ разсуждение о дъвствъ.

 $E_{\it BBY.175}$ . Весьма многословно, Григора, но едва коснулась она предмета, измѣривъ и проплывъ обширнѣйшее море словъ.

 $\Gamma puropa$ . Кажется, такъ; но будемъ припоминать по порядку и въ точности излагать и остальное, что, мнѣ кажется, еще раздается въ моихъ ушахъ, прежде, нежели оно улетитъ и исчезнетъ, потому что у стариковъ легко изглаждается изъ памяти недавно слышанное.

 $E_{\it BBYA5}$ . Скажи же; мы для того и сошлись, чтобы охотно послушать этихъ рѣчей.

Ipuropa. И такъ, когда  $\Theta$ алія, какъ ты сказалъ, совершивъ свое безмятежное плаваніе, сошла на землю, то  $\Theta$ еопатра, по порядку смѣнивъ ее, какъ она сама говорила, сказала слѣдующее.

## РБЧЬ ІУ.

### OEOHATPA.

#### Глава І.

**Необ**ходимо прославлять добродѣтель всякому, у кого есть къ тому способность.

Если бы мудрость словеснаго искусства, дѣвы, стояла на одной и той же степени и постоянно шла однимъ и тѣмъ же путемъ, то не было бы никакого способа не наскучить вамъ для меня, рѣшающейся говорить о предметѣ уже разсмотрѣнномъ. Но такъ какъ есть множество оборотовъ и способовъ рѣчи, при помощи Бога, многократно и многообразно вдохновляющаго насъ (Евр. I, 2); то какая надобность таиться и страшиться? При томъ не безвиненъ тотъ, кто, будучи причастенъ благодати, не станетъ прославлять прекраснаго благодарственными рѣчами и не будетъ порицать дурного. Поэтому и мы будемъ восхвалять это блистательнѣйшее и почтеннѣйшее изъ дарованій, свѣтило Христово, дѣвство. Это — пространнѣйшій и обильнѣйшій путь Духа. Посему, о чемъ говорить намъ покажется приличнымъ и

соотвътственнымъ вышесказанному, съ того и надобно начать разсужденіе.

#### Глава II.

Цѣломудріе и дѣвство даны Бсгомъ въ охрану людямъ, чтобы они избавлялись отъ нечистоты пороковъ.

Мнъ кажется, — я точно дознала, что нътъ ничего столь дъйствительнаго для возвращенія въ рай, для возстановленія въ нетлѣніе и примиренія съ Богомъ, и столь спасительнаго для людей, руководствующаго насъ къ жизни, какъ дъвство. Постараюсь теперь раскрыть это, какъ понимаю, чтобы вы, ясно услышавъ о силъ упомянутаго дарованія, узнали, какія оно доставило намъ блага. Въ древности, (послъ того какъ человъкъ за преслушаніе былъ изгнанъ изъ рая) и переселенъ, потокъ тлѣнія разлился широко и, несясь съ необычайною стремительностію, не только во внъ безпорядочно увлекалъ все встръчающееся, но и вторгаясь внутрь потоплялъ души. Однъ изъ нихъ, часто подвергаясь этимъ нападеніямъ, увлекались сліпо и безчувственно, оставивъ управленіе своими ладьями, потому что не имъли, за чтобы ухватиться твердое. Ибо душевныя чувства, какъ утверждають свъдущіе въ этомъ, бывъ поражаемы нападающими отвиъ страстями и подвергаясь потоку вторгающейся внутрь волны безумія, тотчасъ сбиваются съ прямаго пути, не имъя возможности отъ помраченія благополучно проходить все его естественное теченіе. Посему Богъ, сжалившись надъ нами, находившимися въ такомъ положеніи и не имъвшими силъ возстать и оправиться, послалъ съ небесъ превосходнъйшую и славнъйшую помощь - дъвство, чтобы, прикръпивъ къ ней наши тъла, подобно кораблямъ, мы наслаждались тишиною и безвредно вошли въ пристань, какъ свидътельствуетъ и Св. Духъ. Это содержится въ сто тридцать шестомъ псалмѣ, гдѣ души, переселившіяся и взятыя отсюда и уже шествующія со Христомъ на небъ, радостно воспѣваютъ благодарственную пѣснь Богу, что онѣ не были увлечены земными и тълесными волненіями. Потому и Фараонъ Египетскій, говорятъ, сталъ образомъ діавола, когда повелълъ безпощадно бросать въ ръку младенцевъ мужескаго пола, а женскій полъ оставлять въ живыхъ (Исх. І. 16): ибо и діаволъ, царствовавшій отъ Адама до Моисея надъ великимъ Египтомъ, т. е. надъ міромъ, старался ввергать въ потоки страстей и убивать мужескія и разумныя порожденія души; а плотскія и безумныя старается онъ умножать и увеличивать.

## Глава III.

Объясняется псаломъ Давида: На рѣкахъ Вавилонскихъ и пр. Что означаютъ арфы, повѣшенныя на вербахъ? Верба—символъ дѣвства. Вербы, напоенныя водами.

Но, чтобы намъ не отступить отъ предмета, возьмемъ въ руки и объяснимъ тотъ псаломъ, который воспъваютъ Богу чистыя непорочныя души. При ръкахъ Вавилона, говорять онь, тамь сидъли мы и плакали, когда вспоминали о Сіонь; на вербахъ посреди его повъсили мы наши арфы (Псал. CXXXVI, 1. 2). Арфами онъ ясно называютъ свои (тълесныя) хижины, которыя связавъ вервями дъвства, онъ повъсили на деревъ, чтобы онъ не могли быть отторгнуты и опять увлечены потокомъ невоздержанія. Ибо Вавилонъ, означающій смяте ніе или смпшеніе (Быт. XI, 9), 1) указываетъ на здѣшнюю, окруженную водами жизнь, среди которой мы, пока находимся въ міръ, утопаемъ въ ръкахъ, постоянно устремляющихся на насъ. Посему мы и страшимся и взываемъ къ Богу съ плачемъ и рыданіемъ, чтобы арфы наши (т. е. тъла) не погибли, бывъ отторгнуты волнами сластолюбія отъ дерева дъвства. Ибо верба въ священныхъ Писаніяхъ вездъ принимается за образъ дъвства (Лев. XXIII, 40. Исаія. XLIV, 4); потому что цвътъ ея, истертый въ водъ и выпитый, погашаетъ все, что возбуждаетъ похоть и сладострастіе, а иногда дълаетъ совершенно безплоднымъ и непроизводительнымъ всякое дътородное пожеланіе, какъ замътилъ и Гомеръ, по этому назвавшій вербы тубящими плоды 2). И у Исаін гово-

<sup>1)</sup> Съ Еврейскаго: Balal, смѣшивать.

<sup>21</sup> Одеогхартог. Одисс. X, 510.

рится, что праведники будуть расти, какъ ивы при потокахъ водъ (XLIV, 4). Подлинно, вътвь дъвства вырастаетъ кръпко и пышно тогда, когда праведникъ и тотъ, кому поручено соблюдать и воздълывать ее, напаяется тихими потоками Христовыми, орошаясь премудростію. Какъ это дерево обыкновенно зеленъетъ и растетъ отъ воды, такъ и дъвство обыкновенно цвътетъ и возрастаетъ, укръпляясь (священными) реченіями, такъ что всякій можетъ повъсить на немъ свою арфу.

### Глава IV.

Писатель продолжаетъ объясненія того же мѣста.

Итакъ, если ръки Вавилонскія, какъ утверждаютъ мудрые, суть потоки сладострастія, возмущающіе и разстроивающіе душу, то вербы должны означать ціломудріе, посредствомъ котораго привъшивая мы возвышаемъ орудія похоти, тяготъющія внизъ и погружающія умъ, чтобы они, нисходя по протокамъ невоздержанія, подобно червямъ, не смѣшались съ нечистотами и гнилостію. Богъ даровалъ дъвство, какъ полезнъйшее и дъйствительное средство къ достиженію нетлінія, пославъ въ немъ союзника тімъ, которые желають и стремятся къ нему; ихъ Псалмопъвецъ разумѣетъ подъ именемъ Сіона, который означаетъ блистательную любовь и заповъдь о ней; такъ какъ слово Сіонъ значитъ:  $заповъдъ наблюденія (ἐντολή σχοπιᾶς) <math>^1$ ). Такъ будемъ разсуждать и о дальнъйшемъ. О чемъ же говорятъ души, утверждая, что плънившіе требовали отъ нихъ пъть пъснь Господию на земль чужой? Безъ сомнанія она учать, что евангеліе есть священная и таинственная пѣснь, которую только грфшники и прелюбодфи воспфваютъ предъ лукавымъ. Ибо они преступаютъ заповъди, исполняя волю духовъ злобы, и бросаютъ святыню псамъ и жемчугъ предъ свиньями (Мө. VII, 6), подобно тъмъ, о которыхъ съ негодованіемъ говоритъ пророкъ: u вив читали законъ (Амос. IV, 5)  $^2$ ). Не

<sup>1)</sup> Съ Еврейскаго: Ziwah, заповѣдь, и Zijun, знакъ, памятникъ.

<sup>2)</sup> По переводу 70-ти толковниковъ.

за то пророкъ сильно укоряетъ ихъ и провозглашаетъ виновными въ преступленіи, что они выходили читать законъ за ворота Іерусалима, или (за двери) домовъ, но за то, что нарушая заповѣди и совершая нечестіе предъ Богомъ, они лицемѣрно, какъ будто благочестивые, читали заповѣди, а въ душѣ не принимали ихъ, не содержали съ вѣрою, напротивъ презирали, отвергая ихъ своими дѣлами. Посему они и поютъ пѣснь Господню на землѣ чужой, низкимъ образомъ извращая и толкуя законъ, ожидая чувственнаго царства и возлагая свои надежды на эту чуждую землю, о которой Слово (Божіе) говоритъ, что она пройдетъ (1 Петр. II, 10), и въ которой плѣнившіе увлекаютъ ихъ пріятностями, коварно доводя до обольщенія.

#### Глава V.

Свойства дъвственницъ, которыми украсившись онъ усвояются одному мужу — Христу.

Возвъщающіе евангеліе безумнымъ подобны поющимъ пѣснь Господню на землѣ чужой, которой воздѣлыватель не Христосъ; а облекшіяся и сіяющія чистъйшею, свътлою, непорочною, благочестивою и благовидною красотою дъвства, оставшіяся безплодными и непроизводительными въ отношеніи къ приходящимъ и прискорбнымъ страстямъ, не поютъ пъсни на землъ чужой, потому что не туда онъ стремятся надеждами, не предаются пагубнымъ наслажденіямъ смертныхъ тълъ и не низко понимаютъ смыслъ заповъдей, но прекрасно и благородно, съ высокимъ разумѣніемъ внимаютъ горнимъ обътованіямъ, жаждая небеснаго и сроднаго имъ жилища. Посему и Богъ, радуясь такимъ помысламъ ихъ съ клятвою объщаетъ даровать имъ превосходныя почести, поставить впереди и посадить ихъ во главъ веселія. Онъ такъ говоритъ: если я забуду тебя, Іерусалимъ, забудъ меня десница моя; прильпни языкъ мой къ гортани моей, если не буду помнить тебя, если не поставлю Ігрусалима во главт веселія моего (Псал. СХХХVI, 5. 6). Іерусалимомъ называетъ Онъ, какъ я сказала, эти самыя чистыя и непорочныя души, которыя, воздержно вкушая питіе дъвства неоскверненными устами, обручаются единому мужу, чтобы предстать на небѣ Христу чистою дъвою (2 Кор. XI. 3), одержавъ побѣду непорочными подвигами (Прем. IV, 2). Такъ и пророкъ Исаія возглашаетъ: возстань, свътись, Іерусалимь; ибо пришель свъть твой, и слава Господня взошла надъ тобою (LX, 1). А что эти обѣтованія исполнятся по воскресеніи (Филип. III, 11), это ясно для всякаго; ибо Духъ Святый пророчествуетъ не объ іудейскомъ извѣстномъ городѣ, но о томъ небесномъ и по истинѣ блаженномъ городѣ, но о томъ небесномъ и по истинѣ блаженномъ городѣ Іерусалимѣ, который есть собраніе душъ, которыя Богъ, по Его словамъ, ясно обѣщаетъ поставить впереди, первыми, во главѣ веселія новыхъ вѣнковъ, поселивъ ихъ, облеченныхъ блистательнѣйшею красотою дѣвства, и въ чистомъ жилищѣ незаходимаго свѣта, за то, что онѣ не думали совлекать съ себя украшеніе невѣстъ, т. е. омрачать умъ гнусными помыслами.

#### Глава VI.

Дъвство вездъ и всегда должно быть соблюдаемо и восхваляемо.

Подлинно, слова Іереміи: забываеть ли дъвица украшеніе свое и невъста нарядъ ( $\sigma_{\rm N} \theta$ обесийба) свой (II, 32) означаютъ то, чтобы не распускать и не ослаблять узъ цъломудрія предъ соблазнами и обольщеніями. Ибо подъ словомъ σήθμ (грудь), конечно, разумъются мысли и умъ нашъ; а σηθόδεσμος (грудная повязка) — этотъ поясъ, связывающій и укрѣпляющій расположеніе души дъвству, — есть любовь къ Богу, который (поясъ) предводитель нашъ и пастырь, Владыка и Женихъ Іисусъ да поможетъ мнв и вамъ, прекрасныя дввы, сохранить до конца неослабнымъ и запечатлъннымъ; потому что не легко найти другую помощь людямъ лучше этого сокровища, угоднаго и пріятнаго Богу. Посему я утверждаю, что всѣ должны почитать дѣвство, и всегда соблюдать и восхвалять его. Этихъ начатковъ ръчей отъ насъ да будетъ достаточно для тебя, Арета, какъ для шутки, такъ и не для шутки. Принимаю этотъ даръ, сказала Арета, -говорила она, — но предлагаю говорить послѣ тебя Өаллусѣ; потому что мнв нужно отъ каждой изъ васъ выслушать по ръчи. Итакъ, — говорила она, — Өаллуса, помедливъ немного и какъ бы углубившись въ себя, сказала.

# РЪЧЬ V.

#### ФАЛЛУСА.

## Глава І.

Обътъ дъвства есть великое приношеніе.

Прошу тебя, Арета, быть мнв и теперь помощницею, чтобы рѣчь моя оказалась достойною во первыхъ тебя, а потомъ и (прочихъ) присутствующихъ. Я убъждена, достаточно научившись изъ священныхъ Писаній, что подвигъ дъвства есть величайшая и превосходнъйшая жертва и даръ. достойнъе котораго люди не могутъ ничего другаго принести Богу. Подлинно, многіе во время закона совершили много прекрасныхъ дълъ по обътамъ, но совершившими великій обътъ назывались только тъ, которые по свободной волъ пожелали посвятить (Богу) самихъ себя. Такъ говорится въ одномъ мъстъ: и сказаль Господь Моисею, говоря: объяви сынамь Израилевымь, и скажи имь: мужчина или женщина, который дасть великій объть, соблюдать чистоту предь Господомь... (Числ. VI, 1) 1). Иной объщаетъ принести и посвятить въ храмъ золотые и серебряные сосуды, другой — посвятить десятину отъ плодовъ, иной (десятину) отъ имѣній, другой самое лучшее изъ стадъ, иной все имущество; но никто изъ нихъ еще не можетъ назваться давшимъ великій обътъ Господу, а только тотъ, кто всецъло посвятилъ Богу самого себя.

#### Глава II.

Что значитъ принесеніе Авраамомъ въ жертву трилѣтней телицы, трилѣтней козы и трилѣтняго овна? Всякій возрастъ долженъ быть посвящаемъ Богу.

Трикратная смѣна стражи и нашъ возрастъ.

Надобно постараться предъ вами, дъвы, надлежащимъ образомъ объяснить смыслъ Писанія касательно предложеннаго предмета. Кто отчасти соблюдаетъ себя и внима-

<sup>1)</sup> По переводу 70 толковниковъ.

св. менодій еп. и муч.

теленъ къ себъ, а отчасти развлекается и согръщаетъ, тотъ не всецъло посвящаетъ себя Богу. Ибо надобно совершенно всего себя посвятить (Богу), какъ по душъ, такъ и по тълу, чтобы быть вполнъ благоустроеннымъ и не имъть недостатка. Посему и Аврааму Богъ повелъваетъ: возъми, говоритъ, Мнъ трилътнюю телицу, трилътнюю козу, трильтнияго овна, горлицу и молодаго голубя (Быт. XV, 9). Прекрасно. Смотри, какъ Онъ и здъсь внушаетъ тоже: "принеси Мнѣ и соблюди то, что небыло подъ ярмомъ и плугомъ, именно душу свою, какъ телицу, также и плоть и умъ: первую какъ бы козу, ибо она ходитъ по стремнинамъ и утесамъ; а послъдній, какъ бы овна, чтобы онъ прыгая не палъ и не уклонился отъ истины; такимъ образомъ ты, Авраамъ, будешь совершеннымъ и непорочнымъ, посвятивъ Мнъ и душу, и чувство, и умъ", — которые символически Онъ назвалъ трилътними телицею, козою и овномъ, какъ бы указывая на правильное понятіе о Троицъ. А можетъ быть, Онъ намекаетъ на первый, средній и послѣдній путь нашей жизни и нашего возраста, желая, какъ и вполнъ слѣдуетъ, чтобы мы посвящали Ему и дѣтскій, и мужескій, и старческій возрасты, провождая цізломудренную жизнь, какъ и Господь нашъ, Іисусъ Христосъ говоритъ въ евангеліяхъ, заповъдуя такъ: да будуть чресла ваши препоясаны и свътильники горящи; и вы будьте подобны людямь, ожидающимь возвращенія господина своего съ брака, дабы, когда прійдеть и постучить, тотчась отворить ему. Блаженны вы; ибо онь посадить васъ, и подходя станетъ служить. И если во вторую и вътретью стражу (найдеть такь), то блаженны вы (Лук. XII, 35-38). Смотрите, дъвы, какъ Онъ, представляя три ночныхъ стражи, вечернюю, вторую и третью, и три прибытія свои, указалъ на три смѣны нашего возраста, дѣтскую, мужескую и старческую, чтобы придти и взять насъ отъ міра, хотя бы мы были въ первомъ возрастъ, т. е. дътьми, если Онъ найдетъ насъ готовыми и чистыми и не преданными ничему порочному, также хотя бы во второмъ, хотя бы въ третьемъ. Ибо вечерняя стража есть время цвътущаго возраста человъка и юности, когда умъ начинаетъ смущаться, увлекаясь развлеченіями жизни, а плоть его созрѣваетъ и предается страсти; вторая, когда онъ дѣлается совершеннымъ мужемъ, и умъ начинаетъ достигать устойчивости и твердости противъ смятеній и тщеславія; а третья, когда пожеланія большею частію прекращаются, и плоть уже увядаетъ и склоняется къ старости.

#### Глава III.

Самое лучшее — съ дътства упражняться въ добродътели.

Посему, зажегши въ сердцѣ неугасимый свѣтильникъ въры и препоясавши чресла цъломудріемъ, должно бодрствовать и постоянно ожидать Господа, чтобы Онъ, захочетъ ли взять кого-либо изъ насъ въ первомъ возрастѣ, или во второмъ, или въ третьемъ, пришедши и нашедши насъ готовыми и исполнившими заповъданное, упокоилъ въ нъдрахъ Авраама, Исаака и Іакова. Благо человъку, говоритъ Іеремія, когда онъ несеть иго въ юности своей (Плач. Іерем. III, 27), и отъ Господа не удаляется душа его (Iepem. XVII, 5). По истинъ благо тому, кто, съ дътства подклонивъ выю полъ ученіе божественное, до старости не сбрасываетъ этого всадника, сидящаго надъ чистыми мыслями: потому что лукавый постоянно увлекаетъ умъ къ худшему. Напротивъ, кто, не перенося цъломудрія, этого возницы, обуздывающаго и укрощающаго коня нечестія, не предается удовольстіямъ и наслажденіямъ посредствомъ зрѣнія, или слуха, вкуса, обонянія и осязанія? Иной, имітя въ виду что-нибудь другое, будетъ думать иначе, а мы утверждаемъ, что совершенно посвящаетъ самаго себя Богу тотъ, кто съ дътства старается хранить и плоть свою чистою, соблюдая дъвство. Ибо оно скоро доставляетъ посвятившимъ себя ему вождельные великіе дары надеждь, ослабляя пагубныя страсти и раздраженія души. Объяснимъ же, какимъ образомъ мы можемъ посвящать себя Господу.

## Глава IV.

Какой же обътъ и посвященіе Богу — совершенны?

Итакъ, заключающаяся въ книгѣ Числъ заповѣдь о великомъ обѣтѣ (Числ. VI, 1) указываетъ на то, на что ука-  $^{5*}$ 

зываю я въ болве обстоятельномъ объяснении, утверждая, что величайшій изъ всехъ обетовъ есть обеть девства. Ибо очевидно тогда я всю себя посвящаю Господу, когда стараюсь сохранить плоть не только непричастною совокупленію, но незапятнанною и другими нечистотами. Незамужняя, говоритъ Апостолъ, заботится о Господнемь, какъ угодить Господу (1 Кор. VII, 34), не только такъ, чтобы получить славу храмлющей на одну сторону добродътели, но чтобы съ объихъ сторонъ, по словамъ Апостола, и тъломъ и духомъ быть святою, посвящая члены свои Господу. А что значитъ совершенно посвятить себя Господу, объ этомъ надобно сказать. Если я буду раскрывать уста свои для чего-нибудь одного и закрывать для другаго, напр. если буду раскрывать для объясненія Писаній, чтобы по возможности православно и великолепно прославлять Бога, и закрывать, прилагая къ нимъ дверь и ограждение (Псал. СХЕ, 3), чтобы не говорить пустаго, — то уста мои дъвствуютъ и посвящены Богу; языкъ мой сталъ тростію (Псал. XLIV, 2), орудіемъ мудрости; ибо чрезъ него явственными письменами пишетъ духовное Слово, просвъщающее умъ глубиною и силою Писаній, Господь, въчный книжник скорописець; такъ какъ Онъ одинъ скоро и быстро пишетъ и исполняетъ волю Отца, слыша слова: спъшить грабежь, ускоряеть добыча (Ис. VIII, 1). Этого книжника тростію и становится языкъ мой. Ему онъ дъвственно преданъ и посвященъ, какъ прекрасная трость, пишущая прекраснъе поэтовъ и ораторовъ, раскрывающихъ ученія человізческія. Также если я пріучу глаза не устремляться съ вожделѣніемъ на красоту тѣлесную и не услаждаться непристойными зрълищами, но созерцать горнее, - то и глаза мои дъвствуютъ и посвящены Господу. Если я, заградивъ уши отъ злословія и пустословія, буду открывать ихъ для Слова Божія, посъщая мудрыхъ (Сир. VI, 36), то и слухъ свой я посвятила Господу. Если я буду удерживать руки отъ ростовщичества, отъ перепродажи, отъ любостяжанія, отъ нанесенія ударовъ, то и руки мои дъвствуютъ для Бога. Если я удержу ноги отъ хожденія по путямъ разврата, то и ноги я посвятила (Богу).

ходя не на судилища и пиршества, гдѣ бываютъ люди нечестивые, но употребляя ихъ на исполненіе какой-либо заповѣди. Что мнѣ за тѣмъ остается, если я дѣвствую и по сердцу, посвятивъ Господу всѣ помышленія его, если не думаю ни о чемъ дурномъ, если нѣтъ во мнѣ ни гордости, ни гнѣва, и днемъ и ночью занимаюсь закономъ Господнимъ? Это и значитъ быть чистымъ великою чистотою, объщаться великимъ обътомъ (Числ. VI, 1).

## Глава V.

Обътъ дъвства и постановленіе о немъ въ законъ. Виноградныя лозы — Христосъ и діаволъ.

Я постараюсь объяснить вамъ, дѣвы, и слѣдующія за тъмъ предписанія, такъ какъ и они касаются вашихъ обязанностей, составляя законоположенія о дъвствъ и требованія, научающія, отъ чего дъва должна воздерживаться и удаляться. Тамъ написано такъ: и сказаль Господь Mouceю, говоря: объяви сынамъ Израилевымъ, и скажи имъ: если мужчина или женщина дасть великій объть соблюдать чистоту предъ Господомъ, то онъ долженъ воздержаться отъ вина, и кръпкаго напитка (біхера), и не должень употряблять ни уксусу изь вина, ни уксусу изъ напитка, и ничего приготовленнаго изъ винограда не должень пить, и не должень псть ни сырыхь, ни сушеныхь виноградных ягод во вст дни объта своего (Числ. VI, 1-4) 1). Это значитъ: кто обрекъ и посвятилъ себя Господу, тотъ не долженъ срывать плодовъ съ дерева нечестія, потому что они всегда производятъ опьянение и изступление. Ибо мы знаемъ изъ Писаній, что есть два рода винограда, которые растутъ отдъльно другъ отъ друга и различны между собою. Одинъ доставляетъ безсмертіе и правду, а другой бываетъ причиною неистовства и безумія. Виноградъ, отрезвляющій и веселящій (Зах. IX, 1. 7; Псал. СІІІ, 15), радостно производящій изъ глаголовъ своихъ, какъ бы изъ вътвей, грозды дарованій, источающіе любовь, есть Господь нашъ,

<sup>1)</sup> По переводу 70 толковниковъ.

Іисусъ Христосъ, который ясно говоритъ Апостоламъ; я есть истинная виноградная лоза, вы вътви, а Отецъ Мой виноградарь (Ioan. XV, 1. 5). Дикій же и смертоносный виноградъ, источающій неистовство, ядъ и гнівь, есть діаволь, какъ говоритъ Моисей, описывая его такъ: виноградъ ихъ отъ виноградной лозы Содомской и съ полей Гоморскихъ; ягоды ихъ ягоды ядовитыя, грозды ихъ горькіе; вино ихъ ядъ драконовъ и гибельная отрава аспидовъ (Второзак. XXXII, 32. 33). Имъ насыщаясь, жители Содома дошли до такого неистовства, что дались противоестественному безплодному мужеложеству (Быт. XVIII, 20; XIX, 4). Имъ упиваясь, современники Ноя впали въ невъріе, и погибли подъ водами потопа (Быт. VI, 7). Отсюда почерпая, Каинъ обагрилъ братоубійственныя руки и осквернилъ землю родственною кровію (Быт. IV, 8). Имъ упиваясь, народы возбуждають ярость свою къ убійственнымъ войнамъ другъ противъ друга. Не въ такое приходитъ человъкъ изступленіе и умопомъщательство отъ вина, какъ отъ зависти и гнъва; не столько пьянъютъ и неистовствуютъ отъ вина, сколько отъ скуки, отъ любовной страсти, отъ невоздержности. Отъ этого винограда запрещено вкушать дъвъ, чтобы она, оставаясь трезвенною и неусыпляемою отъ житейскихъ заботъ, возжигала Слову свътильникъ. сіяющій свътомъ правды. Смотрите же за собою, говорить Господь, чтобы сердиа ваши не отягчались объядениемъ и пъянствомъ и заботами житейскими, и чтобы день тотъ не постигь вась, какь спть (Лук. XXI, 34).

# Глава VI.

Сикеръ-вино искусственное и поддъльное, и также опьяняющее. Дъвъ нужно остерегаться и отъ того, что близко ко гръху. Дъвы—жертвенникъ еиміама.

Дѣвѣ запрещено касаться какимъ-либо образомъ не только того, что приготовляется изъ этого винограда, но и того, что сходно и сродно съ нимъ; такъ крѣпкимъ напиткомъ ( $\sigma(x \in \rho\alpha)$ ) называется всякое искусственное и поддѣльное вино, будетъ ли оно приготовлено изъ финиковъ, или

изъ другихъ древесныхъ плодовъ. И эти напитки столь же сильно омрачаютъ разумъ, какъ и употребленіе вина. И если сказать вамъ правду, то мудрые называютъ сикеромъ все, что подобно виноградному вину производитъ опьяненіе и изступленіе души. Посему, чтобы діва, охраняя себя только отъ существенныхъ гръховъ нечестія, не осквернялась подобнымъ и сроднымъ съ ними, отъ одного воздерживаясь, а другому предаваясь, напр. украшаясь тканями отличныхъ одеждъ, или камнями и золотомъ и другими тѣлесными украшеніями, которыя также опьяняютъ душу, -- для этого предписывается, чтобы она не предавалась чрезмърно женскому легкомыслію, смѣху, притворству и пустословію, которыя кружатъ и смущають умъ, какъ и въ другихъ мъстахъ внушаетъ (Писаніе), когда говорить: не вшьте гіены (δαῖνα) и тому подобныхъ, и крота и тому подобных (Пев. XI, 27-29). Ибо-тотъ самый прямой и краткій путь къ небу, чтобы не только не брать съ собою ничего, препятствующаго и вреднаго для человъка, склоннаго къ сладострастію и наслажденіямъ, но и подобнаго тому. Подлинно, сонмъ дъвственницъ есть безкровный жертвенникъ, какъ говоритъ преданіе; такимъ великимъ и славнымъ стяжаніемъ является дъвство. Посему всячески должно соблюдать его незапятнаннымъ и чистымъ, непричастнымъ плотскихъ нечистотъ, и ставить его предъ (ковчегомъ) откровенія внутри Святаго Святыхъ позлащеннымъ премудростію и воскуряющимъ виміамъ любви Господу. Сдълай Мнп, говоритъ Онъ, кромъ жертвенника, обложеннаго мѣдью, для всесожженій, на которомъ приносились жертвы, другой жертвенник из дерев негніющих, обложи его золотомъ, и поставь его предъ зависою, которая предъ ковчегомъ откровенія, противъ крышки, которая на ковчегь откровенія; гдъ Я буду открываться тебъ. На немь Ааронь будеть курить благовоннымъ куреніемъ, каждое утро, когда онъ приготовляетъ лампады, будеть курить на немь всегдашнее куреніе предь Господомь въ роды ваши. Не будеть приноситься на немь никакого инаго куренія, ни всесожженія, ни приношенія хлюбнаго, и возліянія не будеть возливаться на немь (Исх. XXVII, 2. 3. XXX, 1-9).

# Глава VII.

Церновь находится въ срединъ между тънями закона и небесными истинами.

Если законъ, по словамъ Апостола, духовенъ и заключаетъ въ себъ образы будущих благо (Евр. Х, 1), то снявъ съ него покрывало письмени, мы можемъ открыто видъть непокровенную истину. Евреямъ было заповъдано украсить скинію, подобіе Церкви, чтобы они могли посредствомъ чувственныхъ предметовъ предвозвъщать образъ божественныхъ. Ибо образецъ, показанный на горъ, на который взирая Моисей устроилъ скинію (Исх. XXX, 40), былъ точнымъ отраженіемъ небеснаго селенія, предъ которымъ мы теперь служимъ яснъе прообразовъ (τὸπων), но темнъе самой истины. Самая истина, какова она есть сама по себъ, еще не пришла къ намъ-людямъ, которые здъсь не можемъ переносить созерцанія чистаго нетлінія, какъ не можемъ смотріть на лучи солнечные. Евреи возвъщали тънь образа, третью отъ истины; мы же свътло величаемъ образъ (εἰχόνα) небеснаго селенія. А самая истина въ точности откроется по воскресеніи, когда мы не гадательно и отчасти, а лицемъ къ лицу (1 Кор. XIII, 12) будемъ созерцать святую скинію, тотъ небесный городъ, котораго художникъ и строитель Богъ (Евр. XI, 10).

### Глава VIII.

. Два жертвенника — вдовы и дѣвы. Золото — символъ дѣвства.

Іудеи предвозвѣщали о нашемъ, а мы возвѣщаемъ о небесномъ, такъ какъ скинія была символомъ Церкви, а Церковь—небесъ. Если это такъ, если скинія, какъ я сказала, принимается за образъ Церкви, то необходимо, чтобы и жертвенники служили какими-нибудь знаками принадлежностей Церкви. Жертвенникъ, обложенный мѣдью, можно уподобить старческому отдѣлу вдовъ; ибо онѣ суть одушевленный жертвенникъ Божій, на который приносили тельцовъ и десятины и другіе добровольные дары, посвящаемые въ жертву Господу; а жертвенникъ, обложенный золотомъ,

который находился внутри Святаго Святыхъ предъ ковчегомъ откровенія, и на который запрещено было приносить жертву и возліянія, надобно сравнить съ дъвственницами, укрѣпившими нерастлѣнныя совокупленіемъ тѣла свои нетлѣннымъ золотомъ. Въ похвалу золота указываютъ на два свойства его, на то, что оно не подвергается ржавчинъ, и на то, что по цвъту своему оно нъсколько уподобляется солнечнымъ лучамъ: оно справедливо и служитъ символомъ дъвства, которое не допускаетъ пятна и порока (Ефес. V, 27) и постоянно сіяєть світомъ Слова. Посему оно и стоитъ внутри Святаго Святыхъ, весьма близко и предъ самою завѣсою, вознося чистыми руками, какъ бы виміамъ, молитву Господу въ пріятное благоуханіе, какъ внушаетъ и Іоаннъ, говоря, что оиміамы въ чашахъ двадцати четырехъ старцевъ суть молитвы святыхъ (Апок. V, 8). — Вотъ что тебъ, Арета, и я безъ приготовленія посильно приношу въ разсуждение о дъвствъ.

Когда Өаллуса сказала это, — говорила Өеопатра, — то Арета коснулась жезломъ Агаеы, которая, почувствовавъ, тотчасъ встала и отвъчала.

# РЪЧЬ И.

# ATA OA.

### Глава І.

Превосходство дѣвы, соблюдающей свою красоту. Душа создана по подобію образа Божія, т. е. Сына. Діаволъ-обольститель души.

Такъ какъ ты, Арета, сама возбуждаешь великое дерзновеніе и увъренность и желаніе сказать что-нибудь корошее, то и я постараюсь привнести что-нибудь къ разсужденію объ этомъ предметъ по моимъ силамъ, а не соотвътственно тому, что уже сказано. Ибо я не могу разсуждать наравнъ съ тъмъ, что такъ прекрасно и блистательно отдълано. Кажется, я навлекла бы на себя обличеніе въ неразуміи, если бы ръшилась равняться съ превосходнъйшими въ мудрости. Итакъ, если вы будете сни-

сходительны и къ тъмъ, которые говорятъ какъ случится, то я приступлю къ рѣчи, впрочемъ со всею тщательностію. Начну отсюда. - Дъвы! мы всъ приходимъ въ сей міръ одаренными красотою несравненною, сродною и близкою съ Премудростію. Души въ точности соотвътствуютъ родившему и образовавшему ихъ въ особенности тогда, когда онъ, сіяя чистою красотою подобія (съ Нимъ) и чертами того первообраза, созерцая который Богъ образовалъ ихъ имъющими безсмертный и нетлѣнный видъ, остаются такими. Ибо Онъ, - эта красота нерожденная и безплотная, не имъющая начала и непричастная разрушенію, неизмѣнная, нестарѣющаяся и ни въ чемъ не нуждающаяся, самъ въ Себъ и по Себъ Свътъ, обитающій въ неизреченномъ и неприступномъ жилищѣ (1 Тимов. VI, 16), преизбыткомъ могущества содержащій и творящій и образующій все, создалъ душу по подобію своего образа. Потому она и разумна и безсмертна; ибо она, бывъ создана, по образу Единороднаго, какъ я сказала, имъетъ несравненную красоту. Потому и духи злобы (Ефес. VI, 12), по нечистой любви къ ней, строятъ козни, стараясь осквернить этотъ богоподобный и вожделѣнный видъ ея, какъ изображаетъ и пророкъ Іеремія въ обличение Герусалима: у тебя быль лобь блудницы, ты отбросила стыдь съ любовниками твоими (lepem. III, 1-3), говоря о той, которая отдаетъ сама себя на оскверненіе враждебнымъ силамъ. Эти любовники суть діаволъ и ангелы его, которые своимъ вмѣшательствомъ стараются запятнать и осквернить словесную и разумную красоту нашего ума и желаютъ прелюбодъйствовать со всякою душею, обрученною Господу.

## Глава II.

# Притча о десяти дѣвахъ.

Итакъ, если кто сохранитъ это красоту незапятнанною, неповрежденною и такою, какою отпечатлѣлъ ее самъ создавшій и украсившій ее по подобію вѣчнаго и разумнаго Существа, котораго человѣкъ есть образъ и подобіе, явив-

шись какъ бы прекраснъйшимъ и священнымъ Его изображеніемъ, то онъ, переселившись отсюда въ городъ блаженныхъ, т. е. на небеса, поселится какъ бы во храмъ. Красота же наша всего лучше и надежнъе сохраняется чистотою тогда, когда она, ограждаясь дъвствомъ, не чернится отвив огнемъ растлвнія, но оставаясь одинаковою сама въ себъ, украшается правдою, обручившись Сыну Божію, какъ и самъ Онъ говоритъ, когда заповъдуетъ, чтобы въ нашихъ тълахъ, какъ бы въ свътильникахъ, горълъ свътъ дъвства (Мато. XXV). Десять дъвъ означаютъ души, върующія въ Іисуса Христа; а числомъ десять изображается прямой единственный путь на небеса. Но пять изъ нихъ были благоразумныя и мудрыя, другія же пять глупыя и неразумныя: ибо онъ не позаботились наполнить свои сосуды елемъ, не исполнившись правды. Подъ послъдними разумѣются тѣ, которыя стремятся достигнуть цѣли дѣвства и пристойно и трезвенно исполняютъ все, ведущее къ достиженію этой вождельнной цыли, но разглашая и тщеславясь этимъ намъреніемъ ослабъваютъ и побъждаются преходящею суетою міра и оказываются болье начертывающими тынь добродътели, нежели исполняющими самую одушевленную истину.

#### ГЛАВА III.

# Стремленіе и предначинанія къ дѣвству бываютъ одинаковы, а послѣдствія различны.

Слова: подобно царство небесное десяти дъвамъ, которыя, взявъ свътильники свои, вышли на встръчу жениху (Мате. XXV, 1), выраженіемъ десятеричнаго числа указываютъ на то, что ими избранъ былъ одинъ и тотъ же путь жизни. Ибо онъ отправились, согласившись между собою на одно и тоже дъло, и потому полагаются въ числъ десяти, что имъли, какъ я сказала, одно и тоже намъреніе; но не одинаково онъ вышли на встръчу жениху. Однъ изъ нихъ въ изобиліи и на будущее время запасли пищу для свътильниковъ, питающихся елеемъ; а другія, заботясь только о настоящемъ, были безпечны. Раздъленіе ихъ на равныя числа по пяти

означаетъ пять чувствъ, которыя многія называютъ вратами мудрости, и которыя однъ изъ нихъ сохранили чистыми и дъвственными отъ гръховъ, а другія напротивъ исказили множествомъ неправдъ, предавшись нечестію. Онъ, при своемъ дъвствъ, воздерживаясь отъ дълъ правды, принесли болье гръховныхъ плодовъ, отъ чего и произошло то, что онъ были отвергнуты и остались внъ божественныхъ чертоговъ. Ибо, дълаемъ ли мы что-нибудь доброе, или гръшимъ, чрезъ эти (чувства) исполняются и добрыя и злыя дъла. И какъ Өаллуса сказала, что есть дъвственность глазъ, ушей, языка и прочихъ чувствъ, такъ и здъсь пятью дъвами называется всякая, сохранившая неповрежденною върность пяти проводниковъ добродътели — зрънія, вкуса, обонянія, осязанія и слуха, когда она воспріятія пяти чувствъ представляетъ чистыми Христу, свътло сіяя, подобно свътильнику, святостію каждаго изъ нихъ. По истинъ наше тъло есть пятисвъщный свътильникъ, который душа неся, подобно факелу, представитъ въ день воскресенія Жениху-Христу, выразивъ проявляющуюся чрезъ всѣ чувства свѣтлую вѣру, какъ Онъ самъ научилъ, сказавъ: огонь пришель Я низвесть на землю, и како желаль бы, чтобы онь уже возгорьяся (Лук. XII, 49), называя землею наши (тълесныя) хижины, въ которыхъ Онъ желалъ скоръе возжечь животворное и пламенное дъйствіе своего ученія. А елей надобно уподобить мудрости и правдъ. Ибо, когда душа изобилуетъ ими и проводитъ ихъ въ тъло, то неугасимое пламя добродътели поднимается вверхъ, озаряя людей добрыми дълами такъ, что прославляется Отецъ небесный (Матө. V, 16).

# Глава IV.

### Что значитъ елей въ свътильникахъ?

Такой же елей приносили и тъ (ветхозавътные), по книгъ Левитъ, елей чистый, выбитый, для освъщенія, чтобы горълъ свътильникъ внъ завъсы предъ Господомъ (XXIV, 2). Но имъ повелъно было поддерживать самый слабый свътъ отъ вечера до утра. Ибо ихъ свътильникъ, питаемый дълами и

върою народа, кажется, соотвътствовалъ пророческому слову, прямо указывающему на цъломудріе, а храмъ (соотвътствовалъ) удълу наслыдія (Псал. CIV, 11), такъ какъ свѣтильникъ можетъ свътить только въ одномъ домъ. Посему этому свътильнику надлежало горъть до наступленія дня: пусть возжигають его, сказано тамъ, до утра (Лев. XXIV, 3), т. е. до пришествія Христа; потому что когда возсіяло солнце дъвства и правды, то нътъ нужды въ свътильникъ. Итакъ доколъ этотъ народъ приносилъ необходимое для питанія світильника, доставляя елей (добрыми) ділами. дотолъ у нихъ не угасалъ свътильникъ цъломудрія, но всегда блисталъ и свътилъ въ удъль наслъдія. Когда же этотъ елей оскудълъ отъ того, что они уклонились отъ въры въ невоздержаніе, то свътильникъ совершенно погасъ, дабы дъвы преемственно, какъ бы свыше озаряя міръ нетлѣніемъ. опять засвътили эти свътильники. Посему и нынъ должно приносить въ изобиліи чистый елей добрыхъ дълъ и мудрости, очищенный отъ всякаго влекущаго долу тленія, дабы, въ ожиданіи замедлившаго Жениха, и наши свътильники также не погасли. Это замедленіе есть время до пришествія Христова; дремота и сонъ дъвъ — отшествіе отъ жизни; полночь — царство антихриста, когда ангелъ-истребитель пройдетъ по (нашимъ) жилищамъ; а раздавшійся крикъ: воть Женихь идёть, выходите Ему на встрычу (Мато. XXV, 6) — голосъ съ небесъ и трубный звукъ, когда святые, по воскресеніи всѣхъ ихъ, будутъ восхищены на облакахъ и пойдутъ въ срътеніе Господу (І Сол. IV, 16, 17). Ибо надобно замътить, послъ этого крика встали вст дъвы, какъ говоритъ Слово (Божіе), т. е. послѣ голоса съ небесъ мертвые воскреснутъ, какъ учитъ и Павелъ, когда говоритъ: самъ Господь при возвъщеніи, при глась Архангела и трубь Божіей сойдеть сь неба, и мертвые во Христь воскреснуть прежде (1 Сол. IV. 16), т. е. (тълесныя) хижины, которыя умерли, разлучившись съ душами. Потомъ мы, оставшеся въ живыхъ, вмысть ст ними восхищены будемь (ст. 17); это онъ говорить о душахъ. Ибо мы, живущіе, собственно суть наши души, которыя вивств съ твлами, опять воспринятыми, на облакахъ пойдутъ на встрѣчу (Господу), неся свѣтильники, украшенные не чуждымъ и мірскимъ украшеніемъ, но свѣтомъ мудрости и цѣломудрія, исполненнымъ эвирнаго сіянія подобно сіяющимъ звѣздамъ.

### Глава V.

# Награда дѣвства.

Таково торжество нашего таинства, прекрасныя дѣвы; таковы священнодъйствія посвященныхъ въ таинство дъвства; таковы награды чистыхъ подвиговъ целомудрія (Прем. IV. 2). Я дълаюсь невъстою Слова, и получаю въ приданое въчный вънецъ нетлънія и богатство отъ Отца; и въчно торжествую, увънчанная блестящими и неувядающими цвътами мудрости; ликую на небъ съ Мздовоздаятелемъ Христомъ, близъ безначальнаго и безконечнаго Царя. Я стала свъщеносицею незаходимаго свъта и воспъваю новую пъснь въ обществъ Архангеловъ, прославляя новую благодать Церкви; ибо сонмъ дѣвъ всегда слѣдуетъ за Господомъ и торжествуетъ вмъстъ съ Нимъ, гдъ бы Онъ ни былъ. Это выражаетъ и Іоаннъ, упоминая о ста-сорока четырехъ тысячахъ (Апок. VII, 4). Итакъ, шествуйте, юныя дщери новыхъ въковъ! Шествуйте, наполняйте ваши сосуды правдою! Ибо уже время встать и идти на встръчу Жениху. Шествуйте, смъло проходя мимо забавъ и прелестей житейскихъ, смущающихъ и очаровывающихъ душу; ибо вы получите объщанное. "Клянусь Тъмъ, Кто указалъ намъ путь жизни  $^{1}$ )".

Этотъ вѣнокъ, сплетенный изъ пророчествъ, и я собрала съ пророческихъ луговъ, и приношу тебѣ, Арета.

Когда Агава такъ прекрасно окончила свою рѣчь, — говорила она, — и удостоилась похвалы отъ тѣхъ, предъ которыми произносила ее, тогда Арета еще предложила говорить Прокиллѣ. Она же, вставши и занявши мѣсто предъ палаткою, сказала слѣдующее:

<sup>1)</sup> Экзаметръ, составленный примънительно къ ст. 47 такъ называемыхъ Золотыхъ стиховъ Пинагора.

## Р Ѣ Ч Ь VII.

# прокилла.

#### Глава І.

Каной истинно-достойный способъ хваленія? Отецъ больше Сына по силъ начала, но не по существу. Дъвство-лилія. Души върныхъ и дъвы; единая невъста единаго Христа.

Отставать мнѣ, Арета, не слѣдуетъ даже и послѣ такихъ рѣчей, мнѣ, несомнѣнно вѣрующей въ многообразную премудрость Божію, которая можетъ богато и различно одарять тѣхъ, кого хочетъ. Мореплаватели говорятъ, что иногда для плавающихъ на корабляхъ дуетъ одинъ и тотъ же вѣтеръ; а между тѣмъ разные, управляя своимъ плаваніемъ различно, направляются не въ одну и ту же сторону. Для однихъ этотъ вѣтеръ, дуя прямо въ корму, дѣлается попутнымъ, а для другихъ онъ дуетъ съ боку; и однако и тѣхъ и другихъ плаваніе совершается весьма удобно. Такъ и разумный, святый и единородный Духъ премудрости (Прем. VII, 22), тихо вѣя свыше изъ отческихъ сокровищъ и навѣвая на всѣхъ насъ пріятное дыханіе вѣдѣнія, да поможетъ безопасно совершить теченіе слова. Однако мнѣ пора уже начать рѣчь.

Истинный и основательный способъ хвалы, дѣвы, одинъ тотъ, когда хвалящій представляєть свидѣтеля, высшаго хвалы и всего хвалимаго. Ибо такимъ образомъ можно ясно убѣдиться, что словесная похвала дѣлается не изъ угожденія, не по необходимости, не по мнѣнію, а по истинѣ и нелицепріятному суду. Такъ и пророки и апостолы, полнѣе разсуждая о Сынѣ Божіемъ и богословствуя, что Онъ выше всѣхъ людей, не ангельскими словами подтверждали хвалы Ему, но Тѣмъ самимъ, отъ Котораго зависитъ сила и власть всего. Ибо надлежало, чтобы большій всѣхъ прочихъ послѣ Отца, получилъ свидѣтельство отъ одного Отца, Который болье Ело (Іоан. XIV, 28) 1). Посему и я буду под-

<sup>4)</sup> Выраженія этого м'єста о лиц'є І. Христа подавали н'єкоторымъ поводъ думать, что зд'єсь содержатся Аріанскія мысли, вставленныя еретиками

тверждать похвалы дъвству не человъческимъ мнъніемъ, а Тъмъ, Который печется (о насъ) и Который выше всего, объяснивъ, что Онъ есть воздълыватель его и любитель красоты его и достовърный свидътель. Это можетъ ясно видъть всякій желающій въ Пъсни Пъсней, гдъ самъ Христосъ, восхваляя твердо пребывающихъ въ дъвствъ, говорить: что лилія между тернами, то возлюбленная моя между дъвицами (II, 2), сравнивая даръ дъвства съ лиліей по чистотъ, благоуханію, пріятности и красотъ. Подлинно дъвство есть весенній цвътокъ, нъжно произращающій на своихъ всегда бълыхъ листьяхъ цвътъ нетлънія. Посему Онъ и не стыдится открыто выражать свою любовь къ цвътущей красоть его. Плънила сердие мое ты, сестра моя, невпста, говоритъ Онъ дапъе, плпнила сердце мое ты однимъ взглядомь очей твоихь, однимь ожерельемь на шет твоей. О, какь прекрасна грудь твоя, и благоуханіе одеждь твоих лучше вспхъ ароматовъ 2)! Сотовый медъ каплетъ изъ устъ твоихъ, невъста, медъ и молоко подъ языкомъ твоимъ, и благоуханіе одежды твоей подобно благоуханію Ливана! Запертый садъ — сестра моя, невъста заключенный колодезь, запечатанный источникь. (Пѣснь пѣсн. IV, 9-12). Такія похвалы воспѣваетъ Христосъ тѣмъ, которыя вступили на поприще дъвства, изображая всъхъ ихъ подъ однимъ именемъ невъсты, такъ какъ невъста должна соотвътствовать жениху и по названію приспособляться къ нему; равно какъ должна быть чистою и непорочною подобно запечатанному саду, въ которомъ растутъ всякіе ароматы небеснаго благоуханія, чтобы одинъ Христосъ, пришедши срывалъ ихъ, произрасшихъ отъ безтълесныхъ съмянъ. Ибо ничто плотское не удостоивается любви Слова, такъ какъ Оно по существу своему не услаждается ничъмъ тлъннымъ, напр. руками, или лицемъ, или ногами, но взираетъ на

впослѣдствіи времени (см. Мідпе, р. 124 и 231); но, при правильномъ разумѣніи какъ этихъ выраженій, такъ и приведеннаго текста Св. Писанія, здѣсь можетъ и не заключаться ничего противнаго православному ученію, хотя надобно прибавить, что св. Менодій, писавшій прежде Аріанской ереси и 1-го Вселенскаго Собора, не могъ быть слишкомъ точенъ въ выраженіяхъ погматическихъ.

<sup>1)</sup> По переводу 70-ти толковниковъ.

невещественное и духовное и имъ утъщается, не прикасаясь къ красотъ тълесной.

### Глава II.

# Объясненіе мъста изъ Пъсни Пъсней: IV, 9-12.

Замътъте, дъвы, что слова Его къ невъстъ: ты планила сердце мое одними взилядоми очей твоихи, относятся къ зрительному оку разума, когда внутренній человъкъ, очистивъ его, ясно созерцаетъ истину. Ибо всякому извъстно, что есть два чувства зрѣнія: одно-душевное, а другое тѣлесное, но не о любви своей къ тълесному свидътельствуетъ Слово, а только къ духовному, когда говоритъ: ты плънила сердце мое однимъ взглядомъ очей твоихъ, однимъ ожерельемъ на шев твоей. Это значить: ты возждельннымъ взоромъ мудрости твоей возбудила любовь въ сердцѣ Моемъ, сіяя внутри свѣтлою красотою целомудрія. Шейными ожерельями называются надъваемыя на шею цъпи, составленныя изъ разнообразныхъ и драгоцънныхъ камней. Души, заботящіяся о тълъ, надъваютъ это чувственное украшеніе на внѣшнюю шею тѣла для обольщенія зрителей, а дівственныя души придають себъ внутри украшеніе, состоящее по истинъ изъ драгоцѣнныхъ и разнообразныхъ камней: свободы, великодушія, мудрости, любви, мало заботясь о такихъ временныхъ украшеніяхъ, которыя, подобно листьямъ, нѣсколько времени цвътутъ и вмъстъ съ измъненіемъ тъла увядаютъ. Такимъ образомъ, у человъка оказываются два украшенія, изъ которыхъ къ внутреннему нетлѣнному благоволитъ Господь, свидътельствуя, что сердце Его плинилось одним ожерельем на шет невтьсты, какъ-бы выражая то, что Онъ возлюбилъ сіяющее свътомъ одъяніе внутренняго человъка, какъ свидътельствуетъ и Псалмопъвецъ, говоря: вся слава дочери царя внутри (Псал. XLIV, 14).

#### Глава III.

Дъвы, накъ мученицы, занимаютъ первое мъсто между близкими но Христу.

Впрочемъ, да не подумаетъ кто-нибудь, что прочее общество върующихъ отвергается, вообразивъ, будто мы только — однъ дъвы — будемъ введены въ наслъдіе обътованія, и не сообразивъ, что тамъ будутъ разные сонмы и обители и разряды, сообразно съ върою каждаго. Это и Павелъ изображаетъ такъ: иная слава солнца, иная слава луны, иная звъздъ, и звъзда отъ звъзды разнится во славъ: такъ и при воскресеніи мертвых (І Кор. XV, 41—42). И Господь свидьтельствуетъ, что не всъмъ будутъ даны однъ и тъже почести, но однимъ Онъ присвояетъ царство небесное, другимъ объщаетъ наслъдіе земли, инымъ созерцаніе Отца (Мато. V). Такъ и здъсь Онъ предвозвъщаетъ, что святый сонмъ дѣвъ, какъ первый разрядъ; войдетъ вмѣстѣ съ Нимъ въ покой новыхъ въковъ, какъ-бы въ брачный чертогъ. Ибо онъ принадлежатъ къ мученикамъ, перенося тълесныя тягости не какое-нибудь краткое время, но страдая во всю жизнь, и не убоявшись подвизаться поистинъ олимпійскимъ подвигомъ дъвства; посему онъ, какъ сопротивляющіяся жестокимъ пыткамъ удовольствій, и опасеніямъ и скорбямъ и другимъ бъдствіямъ человъческаго нечестія, прежде всъхъ получаютъ почести, занимая лучшее мъсто обътованія. Притомъ эти только души Слово называетъ своею избранною и истинною невъстою, а прочія — сожительницами и дъвицами и дщерями, въ слъдующихъ словахъ: есть шестьдесять царицъ и восемьдесять наложниць и дъвиць безь числа! но единственная она, голубка моя, чистая моя, единственная она у матери своей, отличенная у родительницы своей. Увидъли ее дочери 1), и превознесли ее, царицы и наложницы и восхвали ее (Пѣснь Пѣсн. VI, 7-8). Т. е. хотя много есть дщерей Церкви, но только одна есть избранная и возлюбленнъйшая въ очахъ Ея больше всъхъ: это — сонмъ дъвственницъ.

<sup>1)</sup> Өүүатерес по переводу 70-ти толковниковъ.

# Глава IV.

Объясненіе мѣста изъ книги Пѣснь Пѣсней, IV, 7—8. Царицы-души святыхъ, жившихъ до потопа.—Сожительницы—души пророковъ.—Божественное сѣмя для рожденія духовныхъ плодовъ въ книгахъ пророковъ.—Какъ-бы тайный бракъ Слова съ пророческими душами.

Если же кто недоумъваетъ, находя эти слова (Писанія) еще недостаточно объясненными, и желаетъ, чтобы они были полнъе раскрыты въ духовномъ ихъ смыслъ, что такое царицы и дъвицы, то мы скажемъ, что они могутъ относиться къ тъмъ, которыя отъ начала въ теченіи въковъ отличались праведностію, какъ-то: жившія прежде потопа, жившіе послѣ потопа и жившія со времени Христа. Такъ невѣста есть Церковь, а царицы—тѣ царственныя, угодившія Богу души, которыя жили прежде потопа, т. е. временъ Авеля и Сива и Эноха; сожительницы же - души жившихъ послъ потопа пророковъ, съ которыми Господь, вступая въ общеніе какъ съ сожительницами, прежде нежели Церковь соединилась съ Нимъ, съялъ въ нихъ истинные глаголы нетлѣннаго и чистаго любомудрія, чтобы онѣ, зачавши вѣру, родили духъ спасенія (Исаін XXVI, 18) 1). Ибо такіе плоды, приносящіе приснопамятную славу, раждаютъ тѣ души, съ которыми входитъ въ общеніе Христосъ. Если вы, дъвы, захотите взглянуть въ писанія Моисея, или Давида, или Соломона, или Исаіи, или послѣдующихъ пророковъ, то вы увидите, какіе спасительные для жизни плоды свои оставили они вслъдствіе общенія съ Сыномъ Божіимъ. Посему Слово (Божіе) мудро назвало души пророковъ сожительницами, потому что Онъ имълъ общеніе съ ними не такъ явно, какъ съ Церковію, за которую совершено закланіе упитаннаго тельца (Лук. XV, 23).

<sup>1)</sup> По переводу 70-ти толковниковъ.

### Глава V.

Шестьдесятъ царицъ: почему исчислено шестьдесятъ, и почему онъ названы царицами? Превосходство святыхъ перваго въка.

Кромъ того, чтобы ничто изъ необходимаго не ускользнуло отъ нашего вниманія, нужно объяснить, почему исчислено царицъ шестъдесятъ, сожительницъ восемьдесятъ, дъвицъ столько, что и сосчитать нельзя, а невъста одна. И во первыхъ надобно сказать о шестидесяти. Здъсь шестьюдесятью царицами, я думаю, называются тѣ, которыя отъ первозданнаго до Ноя преемственно угождали Богу, потому что они не имъли нужды въ предписаніяхъ и законахъ для спасенія, такъ какъ для нихъ было еще недавнимъ устройство міра въ шесть дней. Они помнили какъ Богъ сотворилъ міръ въ шесть дней и что произошло въ раю, какъ человъкъ, получивши заповъдь не касаться древа познанія, палъ, бывъ увлеченъ виновникомъ зла (Быт. III, 3). Посему (Писаніе) символически и назвало шестьюдесятью (ἐξήκοντα) царицами эти души, которыя вскоръ по сотвореніи міра преемственно питали любовь къ Богу и были, если можно такъ выразиться, почти порожденіями перваго въка и близкими къ шестидневному творенію, потому что онъ жили, какъ я сказала, непосредственно послъ шести дней (εξήμεςον) творенія. Ибо онъ пользовались великою честію, бестдуя съ ангелами и часто созерцая Бога на яву, а не во снъ. Посмотрите, какое дерзновение имълъ предъ Богомъ Сиоъ, какое Авель, какое Еносъ, какое Энохъ, какое Манусалъ, какое Ной — первые любители правды и первые изъ первенцовъ, написанныхъ на небесахъ (Евр. XII, 23), наслъдовавшіе царство, какъ нѣкоторый начатокъ растеній во спасеніе, какъ произрасшій ранній плодъ Богу. Впрочемъ объ нихъ довольно.

#### Глава VI.

Кто такія восемьдесятъ сожительницъ? Преподанное пророками ученіе о воплощеніи.

Еще надобно сказать о сожительницахъ. У тъхъ, которыя жили послъ потопа, познаніе Бога было болье отда-

ленное, и онѣ имѣли нужду въ другомъ ученіи, которое послужило бы имъ врачевствомъ и помощію при распространявшемся идолопоклонствѣ. Поэтому, чтобы родъ человѣческій не былъ омраченъ забвеніемъ добра, Богъ поручилъ Сыну Своему внушить пророкамъ будущее пришествіе Свое въ жизнь во плоти, во время котораго возвѣстится радость духовнаго восьмаго дня  $(\mathring{o}\mathring{\gamma}\mathring{o}o\acute{a}\mathring{o}o\varsigma)$  и вѣдѣніе, доставляющее отпущеніе грѣховъ и воскресеніе; ибо чрезъ него отсѣкаются человѣческія страсти и тлѣніе 1). Поэтому рядъ пророковъ со временъ Авраама, по важности обрѣзанія, въ которомъ заключается восьмеричное число и отъ котораго зависитъ и законъ, названъ восьмидесятью  $(\mathring{o}\mathring{\gamma}\mathring{o}o\acute{\eta}xov\tau\alpha)$  сожительницами, такъ какъ прежде обрученія Церкви съ Словомъ, онѣ первыя, воспріявши божественныя сѣмена, предвозвѣстили духовное обрѣзаніе въ восьмой день.

# Глава VII.

Дѣвицы — древніе праведники. Церковь — единственная невѣста, превосходнѣе всѣхъ прочихъ.

Затъмъ дъвицами, которымъ нътъ числа, называется множество тъхъ, которые жили праведно подъ руководствомъ высшихъ и юношески и усердно боролись со гръхомъ. Но изъ нихъ ни царицы, ни сожительницы, ни дъвицы не сравниваются съ Церковію. Ибо она, совершенная и избранная преимущественно предъ всъми ими, состоящая и соединенная изъ всъхъ Апостоловъ, есть невъста, превосходящая всъхъ красотою цвътущей юности и дъвства. Посему она и ублажается и восхваляется другими, такъ какъ она обильно и видъла и слышала то, чего тъ желали хотя бы на короткое время видъть, но не видъли, и слышать, но не слышали. Блаженны, сказалъ Господь ученикамъ, очи ваши, что видятъ, и уши ваши, что слышатъ, ибо истинно говорю вамъ, что многіе пророки и праведники желали видъть, что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Здѣсь разумѣется христіанское крещеніе, которое соотвѣтствуетъ ветхозавѣтному обрѣзанію, совершавшемуся въ восьмой день послѣ рожденія младенца.

вы видите, и не видъли, и слышать, что вы слышите, и не слышали (Матө. XIII, 16—17). Потому пророки и ублажаютъ Церковь и удивляются ей, что, чего они сами не сподобились слышать и видъть, того она удостоилась и сдълалась причастницею. Ибо шесть десять цариць, и восемь десять наложниць, и дъвиць безь числа: но единственная она, голубка моя, чистая моя (Пъснь Пъсн. VI, 7).

# Глава VIII.

Человъческая природа Христа — единственная голубка Его.

Иначе можно разумъть подъ невъстою пречистую плоть Господа, для (воспріятія) которой Онъ оставилъ Отца, снизошелъ сюда, соединился съ нею и вмѣстился въ ней вочеловъчившись. Образно она названа голубкою потому, что это животное ручное, домашнее, и охотно живущее вмъстъ съ людьми. Ибо она одна, такъ сказать, оказалась чистою и непорочною и превосходящею всъхъ добротою и красотою праведности, такъ что никто даже изъ высоко угодившихъ Богу не можетъ стать подлѣ нея по сравнительному достоинству добродътели. Посему она и удостоилась быть соучастницею царства Единороднаго, сочетавшись съ Нимъ. И описанная въ сорокъ четвертомъ псалмѣ царица, изъ многихъ ставшая одесную Бога, облеченная въ золотое украшеніе добродътели, которой красоты возжелалъ Царь, есть, какъ я сказала, та пречистая и блаженная плоть, которую само Слово вознесши на небеса посадило одесную Отца, облеченную въ золотую одежду, т. е. въ нетлѣнныя свойства, которыя символически названы золотыми украшеніями (Псал. XIV, 14) 1); ибо эта одежда составляется и сплетается изъ различныхъ совершенствъ (какъ то: дъвства, мудрости, въры, любви, терпънія и прочихъ добродътелей), которыя, прикрывая неблаговидность плоти, украшаютъ человъка золотымъ украшеніемъ.

<sup>1)</sup> По переводу 70-ти толковниковъ.

### Глава IX.

Дъвы слъдуютъ непосредственно за царицею и невъстою.

А что вѣщаетъ Духъ въ дальнѣйшихъ словахъ псалма послѣ посажденія на престолѣ одесную Отца того человѣка, котораго восприняло Слово, на это надобно обратить вниманіе. За нею, говоритъ онъ, ведутся къ Царю дъвы подруги ея, приводятся съ веселіемъ и ликованіемъ, входять въ чертогъ Царя (Псал. XLIV, 15—16). Здѣсь, кажется, весьма ясно Духъ восхваляетъ дѣвство и обѣщаетъ, что за невѣстою Господа, какъ мы изложили, вторыми приступятъ къ Всемогущему съ радостію и веселіемъ дѣвы, окруженныя и сопровождаемыя ангелами. Такъ по истинѣ достолюбезна и вожделѣнна красота дѣвства, что вслѣдъ за Царицею, которую Господь вознесъ и представилъ безгрѣшною Отцу, приводится сонмъ ликующихъ дѣвъ, удостоенный втораго мѣста послѣ невѣсты. — Эти упражненія въ словѣ о дѣвствѣ и отъ насъ, Арета, приносятся тебѣ на усмотрѣніе.

Когда Прокилла высказала это, то Өекла сказала: теперь, послѣ нея, моя очередь говорить, и я радуюсь, что мнѣ присуще словесное искуство и что я чувствую себя внутри, подобно цитрѣ, настроенною и приготовленною сказать стройно и благоприлично.

Арета: Прекрасно, Өекла, съ удовольствіемъ взираю на твое усердіе, которое внушаетъ мнѣ увѣренность, что ты подаришь мнѣ рѣчь, по силѣ своей соотвѣтствующую предмету; у тебя нѣтъ недостатка въ знаніи круга философскихъ наукъ и всякой учености, а что касается до евангельскаго и Божественнаго ученія, то что и говорить о тебѣ, обогащенной премудростію Павла?

# РѢЧЬ VIII.

### ӨЕКЛА.

### Глава І.

Производство снова παρθενία (дѣвство) въ смыслѣ почти обожествленія. Добродѣтель (ἀρετή) почему такъ называется?

Итакъ начнемъ ръчь прежде всего съ самаго названія, почему этотъ высшій и блаженный образъ жизни названъ дъвствомъ; затъмъ, каковъ онъ, и какую имъетъ силу, и наконецъ-какіе приносить плоды. Ибо почти всв едва ли знаютъ о немъ, хотя онъ превосходнъе множества другихъ свойствъ добродътели, какими мы стараемся очищать и украшать душу. Дъвство (παρθενία) чрезъ перемъну одной буквы получаетъ названіе почти обожествленія ( $\pi \alpha \rho \vartheta \epsilon \dot{\imath} \alpha$ ), такъ какъ оно одно уподобляетъ Богу владъющаго имъ и посвященнаго въ его нетлънныя тайны, выше чего невозможно найти другаго блага, столь чуждаго (мірской) радости и печали, которымъ оживляясь крылья души поистинъ возрастаютъ и дълаются легкими, привыкая ежедневно возлетать выше человъческихъ заботъ. — Если наша жизнь, какъ говорятъ мудрецы, есть публичное состязаніе, а мы выходимъ какъ бы на театръ представлять драму истины, т. е. правду, между тъмъ какъ противъ насъ дъйствуютъ и строятъ козни діаволъ и демоны, то намъ необходимо устремлять взоръ горъ и возлетая возвышаться и избъгать очарованій обольстительнаго голоса ихъ и дійствій, прикрытыхъ извив видомъ цъломудрія, избъгать болье, нежели гомеровскихъ Сиренъ. Между тъмъ многіе, увлекаясь обманчивыми удовольствіями, теряютъ крылья и тяготятся вести нашу жизнь, вслъдствіе ослабленія и недъятельности у нихъ тъхъ силъ, которыми укръпляются въ существъ своемъ крылья цѣломудрія, поднимающія вверхъ то, что клонится внизъ къ тълесному растлънію. Поэтому и ты, Арета 1), по-

<sup>1)</sup> Отъ аретт — добродътель.

лучила такое имя, какъ всегда шествующая съ чистѣйшими мыслями, или потому, что ты сама по себѣ αἰρέτη (избранная)  $^1$ ), или потому, что другихъ поднимаешь (αἴρειν)  $^2$ ) и возносишь на небо; будь же ты мнѣ руководительницею въ рѣчи, которую говорить ты сама приказала.

# Глава II.

Высокій образъ мыслей и твердость святыхъ дѣвъ. Вступленіе дѣвъ въ блаженныя обители прежде другихъ.

Тъ, которыя потеряли крылья и предались удовольствіямъ, не отстаютъ отъ здѣшнихъ скорбей и заботъ, пока онъ, подчинившись страстной похоти невоздержанія, не будутъ отвергнуты и удалены отъ области истины, какъ предавшіяся вмѣсто стыдливаго и цѣломудреннаго дѣторожденія дикимъ удовольствіямъ любви. Напротивъ тѣ, которыя обладаютъ хорошими крыльями и легко поднимались изъ сей жизни въ мъста вышемірныя и видъли издали то, чего никто изъ людей не видалъ, т. е. самые луга нетлънія, въ изобиліи произрастающіе цвъты несравненной красоты, постоянно стремятся къ нимъ, воспоминая тамошнія зрѣлища, и поэтому считаютъ маловажными здѣшнія воображаемыя блага: богатство, славу, знаменитость рода, замужество, и ничего такого не считаютъ важнымъ. Но хотя бы комунибудь изъ нихъ предстояло отдать тело свое зверямъ, или огню на истязаніе, онъ съ готовностію и безъ унынія переносятъ страданія, по любви и стремленію къ тѣмъ благамъ; такъ что имъ кажется, что онъ, обращаясь въ міръ, не находятся въ мірѣ, но мыслію и желаніемъ уже находятся въ обществъ жителей небесныхъ. Подлинно, крыльямъ дъвства, по ихъ природъ, свойственно не склоняться къ землъ, а возноситься на небо, въ чистый эвиръ, въ жизнь равноангельскую. Посему сохранившія точно и върно свое дъвство для Христа, по призваніи и переселеніи отсюда, первыя удостоиваются побъдныхъ наградъ, получая отъ Него

Отъ ἄιρὲω — избираю.
 Отъ ἀίρω — поднимаю.

увънчаніе цвътами нетлънія. Ибо говорятъ, что какъ скоро такія души оставляютъ міръ, то встръчающіе дъвъ ангелы съ великимъ славословіемъ сопровождаютъ ихъ на упомянутые луга, къ которымъ онъ стремились и прежде, издалека созерцая ихъ тогда, когда, еще находясь въ тълахъ, воображали предметы божественные.

# Глава III.

# Жребій и наслѣдіе дѣвства.

Пришедши туда (говорять), онъ созерцають нъкоторыя дивныя и блистательныя и блаженныя красоты, какія трудно выразить на языкъ человъческомъ. Ибо тамъ существуетъ самая правда и мудрость, самая любовь и истина и цъломудріе, и прочіе столь же прекрасные цвѣты и произрастенія мудрости, которыхъ однѣ только воображаемыя тѣни мы здъсь видимъ какъ бы во снъ, и думаемъ, что они состоятъ изъ дълъ человъческихъ; потому что здъсь нътъ никакого яснаго образа ихъ, но одни только неясныя очертанія, которыя мы и чувствуемъ, часто смутно воображая ихъ. Здъсь никто никогда не созерцалъ глазами величія, или вида, или красоты самой правды, или мудрости, или мира: а тамъ они созерцаются въ самой сущности, какъ они существуютъ, всецъло и ясно. Ибо тамъ есть древо самаго цъломудрія, древо любви, древо мудрости, и какъ плоды здъшнихъ растеній, напримъръ винограда, гранатоваго и яблочнаго деревъ, такъ точно плоды и тъхъ растеній срываются и вкушаются, только срывающіе не старьютъ и не умираютъ, но возрастаютъ въ безсмертіи и божественности, подобно тому какъ и первозданный, отъ котораго мы всъ происходимъ, прежде паденія и ослъпленія очей его, находясь въ раю, наслаждался плодами, такъ какъ по Божію опредъленію, человъкъ былъ поставленъ воздълывателемъ и хранителемъ растеній мудрости. Ибо такіе же плоды воздълывать поручено было и первому Адаму. И пророкъ Іеремія признаетъ, что они существуютъ особо въ какомъ-то мъстъ, удаленномъ на великое разстояніе отъ

нашей вселенной, когда, оплакивая отпадшихъ отъ вѣчныхъ благъ, говоритъ: познай, гдп находится мудрость, гдп сила, гдп знаніе, чтобы вмъсть съ тъмъ узнать, гдп находятся долгоденствіе и жизнь, гдп находится свътъ очей и миръ; кто нашелъ мъсто ея, или кто взошелъ въ сокровищницы ея? (Вар. III, 14, 15).— Итакъ въ сокровишницы этихъ добродѣтелей,—говорятъ,—дѣвы вступаютъ и наслаждаются плодами ихъ, орошаясь обильнымъ и благопріятнымъ свѣтомъ, который подобно источнику изливаетъ на нихъ Богъ, освѣщающій ту жизнь незаходимымъ свѣтомъ; а онѣ ликуютъ, благозвучно прославляя Бога. Ибо ихъ объемлетъ воздухъ чистый и такой, въ которомъ никогда не заходитъ солнце.

### Глава IV.

Увъщаніе нъ соблюденію дъвства. — Предлагается объясненіе мъста изъ Апокал. XII. 1—6.

Итакъ, дъвы, дщери чистаго цъломудрія, мы стремимся къ жизни блаженной и царству небесному. Ревнуйте и вы усердно о той же славъ дъвства, какъ и предшественницы ваши, не много заботясь о здъшней жизни. Ибо не мало способствуютъ блаженству нерастлѣніе и дѣвство, возвышая самую плоть на горнюю высоту, и осущая влажность и бренную тяжесть ея, высшею силою. Пусть же не заглушаетъ вашего слуха нечистота, пресмыкающаяся по земль; пусть печаль не нарушаетъ радости, ослабляя надежды на лучшее. Но безъ унынія отгоняйте отъ себя случающіяся съ вами несчастія, не смущая разума воплями. Пусть всегда побъждаетъ въра, и свътъ ея пусть разсъеваетъ призраки, наводимые лукавымъ на сердце. Какъ иногда луна, сіяя, наполняетъ небо блескомъ, и воздухъ весь становится прозрачнымъ; и вдругъ черныя облака, набъжавъ откуданибудь съ запада, немного затемняютъ свътъ ея, однако не уничтожаютъ его, потому что тотчасъ разсъеваются силою вътра, такъ точно и вы, дъвы, сіяющія въ міръ дъвствомъ, подвергаясь скорбямъ и затрудненіямъ, не теряйте надеждъ. Ибо Духомъ будутъ разсѣяны навѣваемыя лука-

вымъ облака, если и вы, какъ ваша Мать, родившая Дъвственнаго Младенца мужескаго пола на небъ (Апок. XII, 4), не убоитесь подстерегающаго и преслъдующаго змія. О ней я скажу вамъ нѣсколько подробнѣе: ибо теперь благопріятный къ тому случай. И явилось на небъ великое знаменіе, говоритъ Іоаннъ въ Апокалипсисъ, жена облеченная въ солние. подъ ногами ея луна, и на главъ ея вънецъ изъ двънадцати звъздъ. Она имъла во чревъ и кричала отъ болей и мукъ рожденія. И другое знаменіе явилось на небъ. Вотъ большой красный драконъ съ седмью головами и десятью рогами, и на головахъ его семь діадимъ. Хвостъ его увлекъ съ неба третью часть звъздъ и поверъ ихъ на землю. Праконъ сей сталь предъ женою, которой надлежало родить, дабы, когда она родить, пожрать ея младенца. И родила она младенца мужеского пола, которому надлежить пасти всь народы жезломъ жельзнымь; и восхищено было дитя ея къ Богу и престолу Его. А жена убъжала въ пустыню, гдъ приготовлено было для ней мъсто отъ Бога, чтобы питали ее тамъ тысячу двъсти шестьдесять дней (Апок. XII, 1-6). Повъствуемое о женъ и драконъ, кратко сказать, этимъ оканчивается: но найти объясненіе этого и высказать словамипревыше нашихъ силъ; впрочемъ надобно ръшиться, въруя въ Повелъвшаго изслюдовать писанія (Іоан. V, 39). Итакъ, если и вы согласны на это, то нътъ препятствій приступить къ дълу. Во всякомъ случав простите, если я не въ состояніи буду въ точности выразить смыслъ Писанія.

# Глава V.

Жена, раждающая при враждебномъ драконѣ, есть Церковь; ея священнослуженіе и благодать.

Явившаяся на небѣ жена, облеченная въ солнце и увѣнчанная двѣнадцатью звѣздами, которой подножіемъ служила луна, и имѣвшая во чревѣ и кричавшая отъ болей и мукърожденія,— это въ собственномъ и точномъ смыслѣ есть Мать наша, дѣвы, нѣкоторая сила сама по себѣ отличная отъ дѣтей своихъ, которую пророки, въ виду приписываемыхъ ей свойствъ, называли то lерусалимомъ, то Невѣстою,

то горою Сіонскою, то Храмомъ и скинією Божією. Ибо сила, стремящаяся къ просвъщенію, по словамъ пророка: свътись Іерусалим, — какъ взывалъ къ ней Дукъ, — ибо пришель свъть твой, и слава Господня взошла надъ тобою; ибо воть тыма покроеть землю и мракь — народы, а надъ тобою возсіяеть Господь, и слово его явится надъ тобою и прійдуть народы къ свъту твоему и цари къ восходящему надъ тобою сіянію; возведи очи твои и посмотри вокругь; вст они собираются и идуть къ тебъ; сыновья твои издалека идуть и дочерей твоихь на рукахь несуть (Исаін LX, 1-4), -есть Церковь, дъти которой всъ вмъстъ придутъ къ ней по воскресеніи, стекшись къ ней отвсюду; а она, достигнувъ невечерняго свъта и облекшись сіяніемъ Слова, какъ бы одеждою, будетъ радоваться. Ибо какимъ другимъ драгоцаннайшимъ, или достойнайшимъ украшеніемъ надлежало бы украшаться цариць, которая облекается въ свътъ, какъ въ одежду, чтобы сдълаться невъстою Господа, для чего она и призвана Отцомъ? Приступите же, возвысившись умомъ, посмотрите, подобно какъ (смотрите) на брачныхъ дъвъ, на эту великую жену, которая сіяетъ чистою и непорочною, всецълою и неувядающею красотою. ни въ чемъ не уступающею сіянію свъта, вмъсто одежды облеченную въ самый свътъ, вмъсто драгоцънныхъ камней украшенную на головъ сіяющими звъздами. Ибо, что для насъ одежда, то для ней свътъ; что для насъ золото, или блестящіе камни, то для ней звізды не такія, какія находятся на видимомъ своемъ мъстъ, но лучшія и блистательнъйшія, такъ что здъшнія могуть считаться не болье, какъ ихъ образами и подобіями.

#### ГЛАВА VI.

Дѣло Церкви — рожденіе дѣтей въ крещеніи. Она какъ бы свѣтъ луны при крещеніи. — Полнолуніе страданія Христова.

То выраженіе, что она вступила на луну, по моему мнѣнію, въ переносномъ смыслѣ указываетъ на вѣру очищающихся отъ (грѣховнаго) тлѣнія посредствомъ крещенія; потому что свѣтъ луны много походитъ на теплую воду, и

она имъетъ вліяніе на всю стихію. Такимъ образомъ при въръ и обращеніи нашемъ, какъ бы въ образъ луны, предстоитъ Церковь, испытывая муки рожденія и возраждая душевныхъ въ духовныхъ, пока не достигнется полнота народовъ; почему она и есть мать наша. Ибо какъ жена, принявъ безвидное съмя мужа, въ извъстный періодъ времени раждаетъ цълаго человъка; такъ точно и Церковь, можно сказать, постоянно зачиная прибъгающихъ ко Христу и образуя ихъ по образу и подобію Христа, въ извѣстный періодъ времени содълываетъ ихъ гражданами той блаженной жизни. Посему она необходимо должна предстоять при крещеніи, какъ раждающая очищаемыхъ имъ. Поэтому дъйствіе ея при крещеніи и называется луною  $(\sigma \epsilon \lambda \dot{\eta} \gamma \eta)^{-1})$ , потому что возраждаемые, обновляясь, сіяютъ новымъ блескомъ (σέλας), который есть новый свѣтъ; потому они и называются новопросепишенными, чъмъ въ переносномъ смыслѣ она указываетъ имъ на духовное полнолуніе, періодъ страданія (Христова) и всегда новое воспоминаніе о немъ, пока не явится сіяніе и совершенный свътъ великаго дня.

### Глава VII.

Рожденіе отъ жены въ Апокалипсист есть рожденіе не Христа, а втрующихъ — въ крещеніи.

Если же кто (нисколько не трудно сказать еще яснѣе), не удовлетворившись сказаннымъ, возразитъ: почему вамъ, дѣвы, предлагается объясненіе вопреки смыслу Писанія, тогда какъ въ Апокалипсисѣ опредѣленно говорится, что Церковь раждаетъ младенца мужескаго пола, а вы допускаете, что плодовитое рожденіе ея совершается омовеніемъ крещаемыхъ? На это мы скажемъ: но, любитель словопренія, и тебѣ нельзя доказать, что раждаемый есть самъ Христосъ. Ибо таинство вочеловѣченія Слова исполнилось задолго до Апокалипсиса; Іоаннъ же повѣствуетъ о настоя-

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Т. е. қақъ бы блескомъ луны, қоторой названіе ( $\sigma$ є $\lambda \dot{\eta} \gamma \eta$ ) производится отъ  $\sigma$ є $\lambda \alpha \zeta$  — блескъ, сіяніе.

щемъ и будущемъ. Притомъ Христосъ за долго рожденный не былъ восхищенъ по рожденіи къ престолу Божію изъ опасенія, чтобы змій не причинилъ ему вреда (Апок. XII, 5), но для того Онъ и родился и сощелъ съ престола отчаго, чтобы укротить дракона, выдержавъ нападенія его на плоть. Такимъ образомъ и тебъ необходимо признать, что Церковь имъетъ во чревъ крещаемыхъ, какъ и у Исаіи въ одномъ мъсть Духъ говоритъ: еще не мучилась родами, а родила; прежде нежели наступили боли ея, избъгла 1) и разръшилась сыномъ. Кто слыхалъ таковое? Кто видалъ подобное этому? Возникала ли страна въ одинъ день? Рождался ли народъ въ одинъ разъ, какъ Сіонъ, едва началъ родами мучиться, родилъ сына? (дроένα. Исаін LXV!, 7-8) 2). Кого же избъгла? Конечно дракона, чтобы этотъ духовный Сіонъ родилъ народъ, мужа, который бы, не имъя женскихъ слабостей и изнъженности, вступилъ въ единеніе съ Господомъ и украплялся въ ревности.

#### Глава VIII.

Мужи суть върующіе, въ крещеніи уподобляющіеся Христу. — Святые сами — помазанники.

Однако возвратимся къ началу и станемъ объяснять сказаное, пока по порядку дойдемъ до конца. Итакъ, посмотри, не найдешь ли и ты въроятнымъ то, какъ исполняется Слово (Божіе). По моему мнѣнію, о Церкви сказано, что она раждаетъ младенца мужескаго пола; потому что просвъщаемые получаютъ черты, изображеніе и мужественный видъ Христа, тогда какъ въ нихъ отпечатлъвается образъ Слова и раждается въ нихъ чрезъ истинное въдъніе и въру такъ, что въ каждомъ духовно раждается Христосъ. Для того Церковь и носить во чревъ и испытываетъ муки рожденія, доколъ не изобразился въ насъ родившійся Христосъ (Гал. IV, 19), чтобы каждый изъ святыхъ, чрезъ причастіе Христу, родился помазанникомъ (хрубс). Въ этомъ смыслъ и говорится въ одномъ мѣстъ

<sup>1)</sup> Слово: избъгла прибавлено по переводу 70-ти толковниковъ.

<sup>2)</sup> Въ Библіи: сыновъ своихъ.

Писанія: не прикасайтесь къ помазанникамъ моимъ и пророкамъ моимъ не дълайте зла (Псал. CIV, 15), такъ какъ крещенные во Христа съ причастіемъ Духа дѣлаются помазанниками а Церковь здѣсь содѣйствуетъ изображенію въ нихъ Слова и преображенію ихъ. Это подтверждаетъ и Павелъ, который ясно учитъ такъ: для сего преклоняю кольна мои предъ (Богомъ и) Отиомъ, отъ Котораго именуется всякое отечество на небесахъ и на землю, да дастъ вамъ, по богатству благодати (хртъо́ттос) 1) своей кръпко утвердитися Духомъ Его во внутреннемъ человъкъ, върою вселиться Христу въ сердиа ваши (Еф. III, 14—17). Ибо необходимо въ душахъ возрождаемыхъ отпечатлъвается и изображается Слово истины.

### Глава IX.

Сынъ Божій, Который самъ всегда существуетъ, нынѣ раждается въ душахъ и чувствахъ вѣрующихъ.

Съ вышесказаннымъ, кажется, весьма сходно и согласно то, что изречено свыше отъ самого Отца Христу, пришедшему на Іорданъ для крещенія водою: Ты сынз мой, я нынь родиль Тебя (Псал. II, 7; Мато III, 17; Марк. I, II). Ибо, надобно замътить, — о томъ, что Онъ есть Сынъ Его, (Отецъ) сказалъ неограниченно и безъ времени: Ты еси ( $\acute{\epsilon}t$ ), говоритъ Ему; а не: ты cmans ( $\gamma \acute{\epsilon}\gamma ονας$ ), выражая, что Онъ, не недавно произшедши, получилъ усыновленіе, и не существовавши прежде потомъ получилъ довершеніе, но что Онъ, бывъ рожденъ издревле, есть и будетъ однимъ и тъмъ же. А слова: Я нынт родиль Тебя, значатъ: Я восхотълъ существовавшаго на небесахъ прежде въковъ родить и въ міръ, т. е. прежде невъдомаго сдълать въдомымъ. Подлинно для тъхъ людей, которые еще не чувствуютъ многоразличной премудрости Божіей, Христосъ еще не родился, т. е. еще не познанъ, еще не открылся, еще не явился. Если же и они возчувствуютъ таинство благодати, то и для нихъ, когда они обратятся и увъруютъ, Онъ раж-

<sup>1)</sup> Въ Библін: Славы (δὸξης).

дается чрезъ вѣдѣніе и разумѣніе. Посему о Церкви справедливо говорится, что она всегда образуетъ и раждаетъ въ крещаемыхъ младенца мужескаго пола — Слово. Итакъ о рожденіи ея посильно сказано. Теперь слѣдуетъ перейти къ сказанному о драконѣ и о прочемъ. Попытаемся же еще, дѣвы, какъ-нибудь объяснить и это, нисколько не страшась величія притчей Писанія. Если же что встрѣтится затруднительное въ этихъ словахъ, то я опять постараюсь какъ бы перевести васъ чрезъ рѣку.

### Глава Х.

Драконъ—діаволъ.— Звѣзды, увлеченныя съ неба хвостомъ дракона, —еретики.—Числа Троицы, т. е. исчисленіе лицъ Ея.—Заблужденіе касательно ихъ.

Драконъ великій, красный, многообразный, многовидный, седмиглавый, рогоносный, увлекающій третью часть звъздъ, подстерегающій, чтобы пожрать младенца раждающей жены, есть діаволъ, строющій козни, подстерегающій, чтобы извратить преданный Христу умъ просвъщенныхъ и возродившійся въ нихъ образъ и подобіе Слова. Но онъ не достигаетъ цъли и не уловляетъ добычи, такъ какъ возрожденные восхищаются на высоту къ престолу Божію; т. е. вверхъ къ божественному съдалищу и непоколебимому основанію истины возвышается умъ обновленныхъ, научившихся созерцать тамошнее и представлять тамошнее, дабы онъ не былъ обольщенъ дракономъ, пресмыкающимся долу. Ибо ему не позволяется губить тахъ, которые стремятся и взираютъ горъ. Звъзды же, которыя онъ, касаясь ихъ вершины концемъ хвоста, совлекаетъ на землю, суть еретическія секты. Ибо собранія иновірныхъ надобно назвать темными, мрачными и низко вращающимися звъздами; потому что и они присвояють себъ знаніе небеснаго и въру во Христа, пребываніе души на небесахъ и близость къ звъздамъ, какъ бы чада свъта; но они низлагаются, будучи увлекаемы кознями дракона; потому что не остаются внутри тройственнаго образа благочестія, уклоняясь отъ православнаго его богопочтенія. Посему они и названы третьею частью звъздъ, какъ заблуждающіеся касательно одного изъ числъ Троицы, то касательно (лица) Отца, какъ Савелій, говорившій, что пострадалъ самъ Вседержитель, то касательно (лица) Сына, какъ Артема и тѣ, которые утверждали, что Онъ родился призрачно, то касательно (лица) Духа, какъ Евіонеи, доказывающіе, что пророки говорили по собственному побужденію. О Маркіонѣ же и Валентинѣ и послѣдователяхъ Елкесея и другихъ лучше и не упоминать.

# Глава XI.

Жена, родившая сына и живущая въ пустынъ, есть Церковь. — Пустыня дъвъ и святыхъ. — Совершенство чиселъ и тайнъ. — Равенство и совершенство числа шести. — Приложеніе числа шести ко Христу. — Изъ этого же числа созданіе міра и вся стройность его.

Раждающая и родившая въ сердцахъ върующихъ младенца мужескаго пола — Слово, и удалившаяся непорочною и неврежденною отъ ярости звъря въ пустыню, есть, какъ мы сказали, мать наша-Церковь. Пустыня, въ которую она пришла и питается тамъ тысячу двъсти шестьдесятъ дней (Апок. XII, 6), по истинъ свободная отъ золъ, непроизводительная и безплодная для тлѣнія, неудободоступная и неудобопроходимая для многихъ, но плодоносная и питательная и цвътущая и удободоступная для святыхъ, исполненная мудрости и произрастающая жизнь, -- это есть прекрасная и богатая растеніями и благовонная обитель добродътели, гдв лются ароматы, когда поднимается вътеръ съ съвера и приносится вътеръ съ юга (Пѣсн. Пѣсн. IV, 16), и все исполнено божественной росы, бывъ увѣнчано неувядающими растеніями безсмертной жизни, гдѣ и мы теперь собираемъ цвъты и чистыми перстами плетемъ для царицы пурпуровый и блистательный вънокъ дъвства. Ибо невъста Слова украшается плодами добродътели. А тысяча двъсти шестьдесятъ дней, въ теченіе которыхъ мы, дівы, находимся здѣсь, есть такое точное и превосходное вѣдѣніе объ Отцѣ и Сынъ и Духъ, которымъ радуется и веселится мать наша, возрастая въ это время до явленія новыхъ въковъ, когда она въ небесномъ собраніи будетъ не посредствомъ знанія прозирать, но ясно созерцать сущее", пребывая вмъстъ со Христомъ. Ибо тысяча, слагающаяся изъ десяти сотенъ, составляетъ совершенное и полное число, и поэтому служитъ символомъ Отца, который самъ собою сотворилъ и въ себъ самомъ содержитъ все. Двъсти, слагающіяся изъ двухъ совершенныхъ чиселъ, служатъ символомъ Святаго Духа, такъ какъ Онъ сообщаетъ въдъніе о Сынъ и Отцъ. А шестьдесять, заключая въ себъ число шесть, взятое десять разъ, служитъ символомъ Христа; потому что число шесть, начиная съ единицы, слагается изъ собственныхъ дълителей, такъ что въ немъ нътъ ни недостатка, ни излишка; раздъляясь на своихъ дълителей, оно вполнъ слагается изъ нихъ. Такъ, если число шесть раздълить на одинаковыя части одинаковыми делителями, то изъ разделенныхъ частей опять вполнъ составляется тоже количество. И во первыхъ оно, по раздъленіи на два, даетъ три, потомъ, по раздъленіи на три, даетъ два, наконецъ, по раздъленіи на шесть, даетъ единицу, и изъ нихъ опять вполнъ слагается въ самого себя. Ибо, давая по раздъленіи на два — три, и по раздѣленіи на три — два и по раздъленіи на шесть — единицу, оно при сложеніи трехъ, двухъ и единицы опять дълается вполнъ шестью 1). А все то, что не нуждается для своей полноты въ другомъ и никогда не дълается больше самого себя, необходимо есть совершенное. Изъ прочихъ же чиселъ одни болѣе чѣмъ совершенны, какъ напр. двѣнадцать, ибо по раздѣленіи на два, оно даетъ шесть, на три — четыре, на четыре — три, на шесть — два, и на двѣнадцать — единицу, а эти числа, на которыя оно можетъ дълиться, бывъ сложены, превышаютъ двънадцать, которое такимъ образомъ не остается равнымъ своимъ дълителямъ, какъ число шесть; а другія менѣе, чѣмъ совершенны, какъ напр. восемь; ибо по раздъленіи на два, оно даетъ четыре, на четыре-два, и на восемь-единицу; числа

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Число 6 называется совершеннымъ потому, что и сумма и произведеніе простыхъ дѣлителей его равны ему самому и между собою, т. е.  $6=1+2+3=1\times2\times3$ .—

же, на которыя оно дълится, бывъ сложены, составляютъ семь, и потому оно нуждается еще въ единицѣ для своего восполненія, — не такъ, какъ шесть, которое во всякомъ случав остается равнымъ самому себв. Посему это послѣднее и прилагается къ Сыну Божію, который изъ полноты Божества низшелъ въ здешнюю жизнь. Уничижиет же себя и принява образа раба (Фил. II, 7), Онъ опять вошелъ въ полноту Своего совершенства и достоинства. Ибо, умалившись въ Самомъ Себъ и, такъ сказать, разръшившись на Свои части. Онъ опять изъ Своего умаленія и этихъ частей Своихъ вошелъ въ Свою полноту и величіе, никогда и при умаленіи не переставая быть совершеннымъ. - Кромъ того и во всемъ созданіи міра и стройности его оказывается содержащимся это число, такъ какъ въ шесть дней Богъ создалъ небо и землю и все, что въ нихъ, творческою силою Слова, объемлющаго число шесть, по которому существуетъ тройственной видъ, составляющій тъла. Ибо долгота, широта и глубина составляютъ тъло, а число шесть и составляется изъ этихъ трехъ сторонъ. Впрочемъ теперь не благовременно раскрывать это подробно, чтобы, оставивъ настоящій предметъ, намъ не разсуждать о постороннемъ.

# Глава XII.

Дѣвы приглашаются къ подражанію Церкви, живущей въ пустынѣ и побѣждающей дракона.

Итакъ, пришедши въ эту безплодную для золъ пустыню, Церковь питается здѣсь, возносясь до небесъ на крыльяхъ дѣвства, которыя Слово (Божіе) назвало крыльями большаго орла (Апок. XII, 14; Езек. XVII, 3), побѣдивъ змія и отгнавъ отъ своего полнолунія неблагопріятныя облака. Для того между прочимъ и предложены всѣ эти рѣчи, чтобы научить васъ, прекрасныя дѣвы, посильно подражать матери и не смущаться скорбями, превратностями и бѣдствіями жизни, дабы вамъ вмѣстѣ съ нею смѣло войти въ брачный чертогъ съ горящими свѣтильниками. И такъ не страшитесь козней и клеветъ этого звѣря, но бодро приготовляйтесь къ борьбѣ, вооружившись спасительнымъ шлемомъ и бронею и препоясаніемъ (Еф. VI, 14 — 17). Ибо вы нанесете ему великое пораженіе, устремившись на него съ великою отвагою и благодушіемъ; и конечно онъ не устоитъ, видя противницъ, выступившихъ съ высшею помощію; но тотчасъ предоставитъ вамъ трофей седми родовъ борьбы 1). Этотъ многоглавый и многоличный звѣрь,—

"Левъ головою, задомъ драконъ и коза (серединой) "Страшно дыхалъ онъ пожирающимъ пламенемъ бурнымъ  $^2$ ):

"Но того поразилъ Беллерофонтъ; а этого Царь Христосъ;

"Многихъ сгубилъ онъ, и никто не могъ бы снести "Изрыгаемой изъ устъ его гибельной п $^{5}$ ны"  $^{3}$ ),

если бы напередъ Христосъ не нанесъ ему пораженія и не сдълалъ его совершенно безсильнымъ и презръннымъ для насъ.

### Глава XIII.

Седмь діадимъ звъря низлагается побъдоноснымъ дъвствомъ. Десять роговъ дракона—противоположные десяти заповъдямъ пороки. Мыслъ о судъбъ— величайшее зло.

Посему, имъя мужественный и бодрый духъ, вооружитесь противъ гордаго звъря; отнюдь не отступайте, смущаясь его дерзостію; за то вы получите великую славу, если, одержавъ побъду, отнимете находящіеся на немъ семь вънцовъ, за которые намъ и предстоитъ состязаніе и борьба по ученію Павла (Еф. VI, 12). Ибо та, которая напередъ преодольетъ діавола и умертвитъ седмь головъ, сдълается обладательницею семи вънцовъ добродътели, совершивъ

<sup>1)</sup> Седмь родовъ борьбы, составляющихъ упражненія на общественныхъ греческихъ играхъ, упоминаются здѣсь примѣнительно къ седми головамъ Дракона.

<sup>2)</sup> Т. е. Химера, описанная въ Иліадъ VI, 181. 182.

<sup>3)</sup> Дополненіе нъсколькихъ экзаметровъ къ стихамъ Гомера принадлежитъ, въроятно, самому автору.

великіе подвиги дъвства. Такъ голова дракона есть невоздержаніе и роскошь; сокрушившій ее украсится вѣнцомъ цъломудрія. Его же голова — страхъ и уныніе: поправшій ее получитъ вънецъ мученичества. Его же голова-невъріе и безуміе и прочіе подобные виды нечестія; поразившій и умертвившій ихъ удостоится за это почестей, многообразно сокрушивъ силу дракона. А десять роговъ и рожновъ, которые онъ носитъ на головахъ, какъ сказано (Апок. XII, 3), суть десять сопротивленій десятословію, прекрасныя дівы, которыми онъ обыкновенно поражаетъ и низвергаетъдуши многихъ, замышляя и изобрътая противное заповъди: люби Господа твоего (Втор. VI, 5) и прочимъ заповъдямъ. Вотъ его рогъ пламенный и исполненный горечи — блудъ, которымъ онъ низвергаетъ невоздержныхъ; вотъ прелюбодъяніе, вотъ ложь, вотъ сребролюбіе, вотъ воровство, и другіе близкіе и сродные имъ пороки, которые свиръпствуютъ, выросши на человъкоубійственныхъ головахъ его; вы же, исторгнувъ ихъ при помощи Христовой, возложете на ваши божественныя головы цвътущіе вънцы въ награду за побъду надъ дракономъ. Ибо наша обязанность предпочитать высшее и ставить его выше земнаго, сохраняя умъ самостоятельнымъ и самовластнымъ, внъ всякой необходимости, при свободномъ избраніи благоугоднаго, не раболъпствуя судьбъ и случаямъ. Такъ, человъкъ не можетъ быть господиномъ самого себя и добродътельнымъ, если онъ не будетъ соображаться съ человъческимъ примъромъ Христа и жить, изображая себя по Его первообразу и подражая Ему. Подлинно, величайшее изъ всъхъ золъ, усвоенное многими, состоитъ въ томъ, что относятъ причины грѣховъ къ движеніямъ звъздъ и говорятъ, что жизнь наша управляется необходимостію судьбы, какъ дѣлаютъ весьма надменные наблюдатели звъздъ; ибо они, въруя больше по догадкамъ, нежели по благоразумному разсужденію, тому, что находится въ срединъ между истиною и ложью,много уклонились отъ созерцанія д'айствительно существуюшаго. Посему, если ты позволишь, Арета, при окончаніи моей рѣчи, которую ты сама, госпожа, приказала произнести, то я постараюсь при твоемъ содѣйствіи и сочувствіи противъ недовольныхъ и сомнѣвающихся въ истинѣ нашихъ словъ, что человѣкъ властно свободенъ, разъяснить, что люди "по своему безразсудству безъ судьбы терпятъ бѣдствія" 1), предпочитая пріятное полезному.

Apema: я позволяю и буду содъйствовать; ибо съ присоединеніемъ и этого ръчь будетъ совершенно прекрасною.

### Глава XIV.

Ученіе математиковъ, поколику оно относится къ познанію звѣздъ, не совсѣмъ достойно отверженія. — Двѣнадцать знаковъ Зодіака — названія баснословныя.

Өекла. И такъ еще скажемъ посильно объ этомъ, и прежде всего обнаружимъ обольщение хвалящихся тъмъ, будто они одни знають, какимъ образомъ устроенъ міръ, по предположеніямъ Египтянъ и Халдеевъ. Они утверждаютъ, что окружность міра подобна выпуклостямъ какъ бы обдъланнаго шара, въ которомъ земля занимаетъ мъсто центра и средоточія. Такъ какъ эта окружность, говорятъ они, шарообразна, то при равныхъ разстояніяхъ одинаковыхъ частей, въ срединъ вселенной необходимо должна находиться земля, около которой, какъ происшедшей прежде всего, вращается небо. Ибо, если окружность составилась изъ средоточія и центра (безъ центра невозможно описать круга и самый кругъ невозможенъ безъ центра); то не слъдуетъ ли, говорятъ они, что прежде всего образовалась земля и ея хаосъ и бездна? Подлинно въ бездну и хаосъ низверглись эти несчастные! Они, познавъ Бога, не прославили Его, какъ Бога, и не возблагодарили, но осуетились въ умствованіях своих, и омрачилось несмысленное их сердие (Римл. І, 21), и притомъ тогда, какъ ихъ же мудрецы говорили, что нътъ ничего изъ земнороднаго почтеннъе и старше Олимпійскихъ (боговъ). По истинъ познавшіе Христа не остаются всегда дътьми, какъ Эллины 2), которые затмивъ истину

<sup>1)</sup> Одисс. I, 34, ср. I, 7, и Иліада IV, 409.

<sup>2)</sup> При этомъ имъется въ виду отзывъ объ Эллинахъ, сказанный мудрому Солону однимъ Египетскимъ жрецомъ, что "Еллины всегда остаются дътьми". Plat. Tim: Климентъ Ал. Strom. I, 21. 128.

болъе минами и вымыслами, нежели словеснымъ искусствомъ, и поставивъ человъческія бъдствія въ связь съ небесными предметами, не стыдятся изображать окружность вселенной геометрическими знаками и фигурами и учить, что небо укращено подобіями птицъ и рыбъ и земныхъ животныхъ, и что качества звъздъ произошли отъприключеній съ древними людьми, такъ что у нихъ движенія планетъ зависятъ отъ этихъ тълесныхъ существъ; ибо, говорятъ они, звъзды вращаются около двънадцати животныхъ, будучи увлекаемы движеніемъ зодіакальнаго круга, такъ что изъ ихъ сочетанія можно усматривать имівющее случиться со многими, судя по ихъ сближенію другъ съ другомъ и отклоненію, равно какъ по восхожденію и захожденію. По ихъ мнѣнію, небо шаровидное и имъющее въ землъ свой центръ и средоточіе, — потому что всѣ прямыя линіи, падающія отъ окружности на землю, равны между собою, — оказываетъ вліяніе посредствомъ объемлющихъ его круговъ, изъ которыхъ большій называется меридіаномъ, второй, разсѣкающій его на равныя части, - горизонтомъ, третій, пересѣкающій ихъ, экваторомъ, по сторонамъ котораго находятся два тропика, лътній и зимній, одинъ въ съверной части, а другой въ южной, кромъ того такъ называемая ось, около которой находятся медвъдицы, какъ напр. съверная внъ тропика. Медвѣдицы, вращаясь около самихъ себя и, посредствомъ полюсовъ производя давленіе на ось, производятъ движеніе всего міра, имъя головы свои обращенными къ бедрамъ другъ друга и не соприкасаясь съ нашимъ горизонтомъ. Зодіакъ же, говорять они, касается всъхъ круговъ, совершая косвенное движеніе; въ немъ находятся двѣнадцать животныхъ, которые называются двѣнадцатью знаками, начиная съ Овна до Рыбъ и, по сказанію ихъ, поступили въ число созвъздій по баснословнымъ причинамъ. Такъ говорятъ, Овенъ есть тотъ, который перевезъ (чрезъ Эллеспонтъ) Эллу, дочь Аваманта, съ Фриксомъ къ Скивамъ; Телецъ — въ честь Зевса, который въ видъ вола переправилъ Европу въ Критъ; такъ называемый млечный путь, начинающійся при соединеніи Рыбъ съ Овномъ, говорятъ.

проистекъ изъ сосцевъ Иры для Иракла, по повелѣнію Зевса. Такимъ образомъ, по ихъ мнѣнію, до Европы, Фрикса и Діоскуровъ (близнецовъ) и другихъ знаковъ Зодіака, помѣщенныхъ въ число созвѣздій изъ людей и животныхъ, не было рока (үɛ́vɛʊs)  $^1$ ), но безъ рока жили наши предки. Попытаемся же, не будемъ ли мы въ состояніи уничтожить ложь, подобно врачамъ, употребивъ противъ нее цѣлительныя врачества рѣчи, имѣя въ виду истину, слѣдующимъ образомъ.

# Глава XV.

Доказательства отъ новизны судьбы и рока. — Древніе люди — золотой родъ. — Сильныя доказательства противъ (вѣровавшихъ въ рокъ) математиковъ.

О жалкіе, еслибы для людей лучше было подлежать року, нежели не подлежать, то почему рока не было съ самаго начала, какъ произошелъ родъ человъческій? Если же онъ былъ, то какая была нужда помъщать между созвъздіями: Льва, Рака, Близнецовъ, Дъву, Тельца, Въсы, Скорпіона, Овна, Стрѣльца, Рыбъ, Козерога, Водолея, Персея, Кассіопію, Кифея, Пегаса, Гидру, Ворона, Чашу, Лиру, Дракона и другихъ, которыхъ наблюденію научившись, по вашимъ словамъ, многіе постигли это математическое, или лучше сказать, противонаучное (καταθεματικήν) предвѣдѣніе? И такъ, или дъйствительно издавна былъ рокъ, то напрасна постановка этихъ существъ (въ числѣ созвѣздій); или его не было, и потомъ Богъ привелъ жизнь въ лучшее состояніе и направленіе, между тъмъ какъ прежніе люди переживали худшее время; но древнъйшіе лучше нынъшнихъ; посему они и названы золотыми родоми 2). Спфдовательно

<sup>1)</sup> Подъ словомъ γένεσις здѣсь очевидно разумѣется вліяніе знаковъ Зодіака на рожденіе и жизнь людей, т. е. рокъ, судьба. Такъ какъ св. Мееодій составилъ свое сочиненіе "Пиръ дѣвъ" по внѣшней формѣ сходно съ "Пиромъ" философа Платона (при содержаніи противоположномъ ему), гдѣ приводятся слова Парменида о γένεσις, какъ матери древнѣйшаго Бога Эроса, или вообще какъ плодотворной силѣ природы, то можно думать, что св. Мееодій имѣлъ въ виду и это сказаніе греческихъ философовъ. См. сочин. Платона, перев. Карпова. 1863. Т. IV, стр. 157.

<sup>2)</sup> Hesiod. Op. et D. cr. 109.

нътъ рока. — Если солнце, объъзжая эти круги и проходя въ извъстныя времена года знаки Зодіака, производитъ измѣненія и перемѣны временъ, то какимъ образомъ тѣ, которые жили до помъщенія между созвъздіями этихъ животныхъ и до украшенія ими неба, могли благополучно существовать, когда еще не были отделены лето, осень, зима и весна, вліяніемъ которыхъ тѣлесная природа растетъ и укръпляется? Между тъмъ они благополучно существовали и были долговъчнъе и кръпче нынъшнихъ, такъ какъ Богъ и въ то время одинаково устроялъ времена. Слѣдовательно небо получило разнообразіе не отъ этихъ знаковъ. — Если солнце и луна и прочія зв'єзды, существующія для опредъленія и соблюденія чиселъ времени (Быт. І, 17), для украшенія неба и измѣненія временъ года, божественны и превосходнъе людей, то они сами необходимо должны проводить жизнь превосходнъйшую, блаженную, мирную и гораздо лучшую нашей жизни по правдъ и добродътели, совершая стройное и благополучное движеніе. Если же они причиняютъ несчастія и худыя настроенія смертнымъ и служатъ виновниками непотребствъ, превратностей и приключеній жизни, то они несчастнъе людей, взирая на землю и на жалкія и беззаконныя дъйствія (смертныхъ), и проводятъ жизнь нисколько не лучше людей, если наша жизнь зависитъ отъ ихъ отклоненія и движенія.

#### Глава XVI.

Другія многочисленныя доказательства, направленныя противъ тѣхъ же математиковъ.

Если никакое дъйствіе не бываетъ безъ желанія, и желаніе безъ нужды, Божество же ни въ чемъ не имъетъ нужды, и слъдовательно не помышляетъ о причиненіи зла, и если звъзды по своей природъ ближе къ Богу и по добродътели превосходнъе самыхъ лучшихъ людей, то слъдуетъ, что звъзды не замышляютъ зла (людямъ) и ни въ чемъ не нуждаются. — Кромъ того, всякій, кто убъжденъ, что солнце,

луна и звъзды божественны, согласится съ нами, что они весьма далеки отъ зла и земныхъ дъйствій, какъ недоступныя для страстей, удовольствія и скорби; ибо такія постыдныя ощущенія не свойственны небеснымъ существамъ. Если же они по природъ своей чужды этому и ни въ чемъ не имъютъ нужды, то какъ они могутъ причинять людямъ то, чего сами не желаютъ и чему сами не причастны? -Утверждающіе, что человъкъ не свободенъ, а управляется неизбъжною необходимостію и неписанными повельніями судьбы, нечестиво относятся къ самому Богу, считая Его виновникомъ и устроителемъ человъческихъ золъ. Ибо если Онъ неизреченною и непостижимою премудростію стройно управляетъ всъмъ круговымъ движеніемъ звъздъ, держа бразды правленія вселенной, а звізды производять свойства добра и зла въ жизни, привлекая къ нимъ людей узами необходимости: то, по ихъ мнѣнію, Богъ есть виновникъ и податель золъ. Между тъмъ, по убъжденію всъхъ, Богъ не есть виновникъ никакого зла; слъдовательно нътъ рока.

— Всякій хотя насколько разсудительный согласится, что Богъ благъ, праведенъ, премудръ, истиненъ, благодътеленъ, не причиняетъ золъ, не причастенъ страсти, и все тому подобное: если же справедливые лучше несправедливыхъ и несправедливость отвратительна для нихъ; Богъ же какъ праведный радуется справедливости и несправедливость отвратительна для Него, какъ противоположная и враждебная справедливости, то слъдовательно Богъ не есть виновникъ несправедливости. — Если полезное несомнънно есть добро, а цъломудріе полезно и для дома, и для жизни, и для друзей, то, значитъ, цъломудріе есть добро. И если цъломудріе по свойству своему есть добро, а невоздержаніе противоположно цъломудрію, противоположное же добру есть зло, то значить, невоздержание есть зло. И если невоздержаніе по свойству своему есть зло, отъ невоздержанія же происходятъ прелюбодъянія, кражи, ссоры и убійства, то, значитъ, преступная жизнь по свойству своему есть зло. А Божество по природъ своей непричастно злу. Слъдовательно не рокъ (есть причина добра и зла). — Если

цѣломудренные лучше невоздержныхъ и невоздержаніе отвратительно для нихъ; Богъ же, какъ непричастный страстямъ, радуется цѣломудрію, то значитъ, невоздержаніе отвратительно и для Бога.

А что цъломудренное дъйствіе, какъ добродътель, лучше невоздержнаго дъйствія, какъ порока, это можно видъть на царяхъ, правителяхъ, военачальникахъ, женахъ, дътяхъ, гражданахъ, господахъ, рабахъ, пъстунахъ, учителяхъ, потому, что каждый изънихъпри своемъ цъломудріи бываетъ полезенъ и самому себъ и обществу, а при невоздержаніи вреденъ и самому себъ и обществу. И такъ какъ есть нъкоторое различіе между порочными и добродътельными, невоздержными и цъломудренными, и жизнь добродътельныхъ и цъломудренныхъ лучше, а жизнь противоположныхъ хуже; и живущіе лучше — близки и любезны Богу, а живущіе хуже — далеки и противны для Него; то утверждающіе, будто по роковой необходимости справедливость и несправедливость есть одно и тоже, не различаютъ порока и добродътели, невоздержанія и ціломудрія, что невозможно. Ибо если добро и зло противоположны, а несправедливость есть эло и противоположна справедливости, справедливость же есть добро; а добро враждебно злу, и зло не одинаково съ добромъ, то значитъ справедливость есть нѣчто иное, нежели несправедливость. Следовательно Богъ не есть виновникъ золъ и не радуется (людямъ) злымъ, не содъйствуетъ имъ Слово, какъ благое. Если же существуютъ порочные, то они порочны по недостатку разума, а не по вліянію рока, "по своему безразсудству безъ судьбы претерпъвая бъдствія 1.-Если рокъ заставляетъ убивать кого-либо и обагрять руки кровію убійства, а законъ запрещаетъ это, опредъляя наказанія злодъямъ и угрозами отмъняя внушенія рока, какъ то: причинять несправедливость, прелюбодъйствовать, воровать, отравлять, то, значитъ, законъ противоположенъ року. Ибо что рокъ опредъляетъ, то законъ запрещаетъ; а что законъ запрещаетъ, то делать рокъ принуждаетъ; сле-

<sup>1)</sup> Одисс. І, 34.

довательно законъ враждебенъ року. А если они враждебны, то, значитъ, законодатели (существуютъ и дъйствуютъ) не по року, потому что, опредъляя противное року, они разрушаютъ рокъ. И такъ или существуетъ рокъ и тогда не слѣдовало бы существовать законамъ, или существуютъ законы, и слъдовательно, они существуютъ не по року. Но, говорять, безъ рока невозможно ни родиться комулибо, ни совершиться чему-либо; потому что никто не можетъ и пальцемъ двинуть безъ судьбы; слъдовательно по року являлись законодатели: Миносъ, Драконъ, Ликургъ, Солонъ и Залевкъ, и постановляли законы, запрещая прелюбодъянія, убійства, насилія, грабежи, кражи, какъ дъйствія не существующія и не бывающія по року. Если же и эти дъйствія бываютъ по року, то законы постановлялись не по року; потому что рокъ не сталъ бы разрушать самого себя, отмъняя самъ себя и возставая самъ на себя, то постановляя законы, запрещающіе прелюбодізянія и убійства, и обвиняя и наказывая злодъевъ, то производя убійства и прелюбодъянія. Но это невозмомно: потому что нътъ ничего противнаго самому себъ, враждебнаго съ самимъ собою, разрушительнаго для самаго себя и несогласнаго съ самимъ собою. Слъдовательно, нътъ рока. — Если все, что происходитъ, происходитъ по року, и безъ рока ничто не бываетъ, то неизбѣжно (допустить), что и законъ произошелъ отъ рока. Но законъ уничтожаетъ рокъ, научая, что добродътель пріобрътается и исполняется тщательностію, а порокъ можетъ быть избъгаемъ и происходитъ отъ недостатка воспитанія. Следовательно, нетъ рока.— Если рокъ производитъ то, что (люди) обижаютъ другъ друга и бываютъ обижаемы другъ другомъ, то какая нужда въ законахъ? Если они (существуютъ) для того, чтобы наказывать виновныхъ, такъ какъ Богъ печется объ обижаемыхъ, то лучше было бы, чтобы злые не поступали по судьбъ, нежели послъ преступленій были исправляемы законами. Но Богъ благъ и премудръ и устрояетъ все лучшее. Слъдовательно, нътъ рока. — Причинами гръховъ бываютъ или воспитаніе и нравы, или страсти душевныя и похоти тълесныя. Что изъ этого ни было бы причиною того, чего оно бываетъ причиною, Богъ не есть тому причина. — Если лучше быть справедливымъ, нежели несправедливымъ, то почему человъкъ не бываетъ такимъ самъ по себъ съ самаго рожденія? Если же онъ впослѣдствіи вразумляется ученіемъ и законами, чтобы сдълаться лучшимъ, то значитъ, онъ вразумляется какъ свободный, а не какъ злой по природъ.-Если порочные раждаются порочными по року, опредъленіемъ Провидънія, то они не подлежать осужденію и наказанію по законамъ, какъ живущіе по своей собственной природъ, потому что они не могутъ измъниться. - И еще: если добрые, живя по своей природъ, заслуживаютъ похвалы, хотя рокъ причиною того, что они добры; то и злые, живя по своей природъ, также не должны быть обвиняемы справедливымъ судьею. И если нужно сказать прямо, то всякій, живущій по присущей ему природь, нисколько не грѣшитъ. Ибо не самъ онъ сдѣлалъ себя такимъ, но судьба, и живетъ онъ по ея побужденію, влекомый неизбѣжною необходимостію: посему нътъ ни одного злого. Однако злые существуютъ, и зло достойно порицанія и противно Богу, какъ доказано въ рѣчи; а добродѣтель достолюбезна и похвальна, когда Богъ постановилъ законъ для наказанія злыхъ. Следовательно неть судьбы.

#### Глава XVII.

Желанія плоти и духа: порокъ и добродѣтель.

Впрочемъ, для чего мнѣ распространять рѣчи, истрачивая время на такія обличенія, когда я уже изложила болье необходимое для убѣжденія и склоненія къ полезному, и когда сдѣлала, хотя и въ немногихъ словахъ, яснымъ для всѣхъ разногласіе ихъ выдумки съ самой собою, такъ что даже ребенокъ можетъ видѣть ихъ заблужденіе и понять, что отъ насъ зависитъ дѣлать добро или зло, а не отъ звѣздъ? Въ насъ есть два движенія, два естественныхъ желанія: n.romu и  $\partial yxa$  (Галат. V, 17), различныя между

собою, и потому получившія два названія: добродѣтели и порока. Слѣдовать же намъ должно лучшему и полезнѣйшему водительству добродѣтели, избирая прекрасное вмѣсто худого. Однако объ этомъ уже довольно; удержу рѣчь; потому что стыжусь и сожалѣю, что послѣ рѣчей о дѣвствѣ принуждена была излагать мнѣнія метеорологовъ, или тщенаблюдателей, которые съ надменностію тратятъ время жизни, употребляя его только на баснословныя выдумки. — Вотъ тебѣ, госпожа Арета, и отъ насъ принесены дары, составленные изъ божественныхъ изреченій.

 $E_{\theta\theta y,r_{\overline{s}}}$ . Какъ, Григора, поразительно и прекрасно говорила  $\Theta$ екла!

Пригора. А что, если бы ты слышалъ саму ее, когда рѣчь ея текла обильнымъ и быстрымъ потокомъ съ великою пріятностью и отрадою? Каждый слушавшій восхищался цвѣтистымъ образомъ рѣчи; такъ одушевленно и поистинѣ живописно излагала она то, о чемъ говорила, между тѣмъ какъ лицо ея румянилось отъ стыдливости; а вся она отличалась бѣлизною и по тѣлу и по душѣ.

 $E_{669y.75}$ . Справедливо, Григора, ты сказала это, и нѣтъ въ этомъ ничего ложнаго. Ибо я узналъ мудрость ея и изъ другихъ ея доблестей, изъ рѣчей, какія она говорила, и дѣлъ, какія совершила, доказывая чрезвычайную любовь свою ко Христу; и какъ достославно она часто претерпѣвала великіе и первостепенные подвиги мученическіе, оказывая великодушіе равное усердію и силу тѣлесную равную твердости намѣреній!

Тригора. Весьма справедливо говоришь и ты; но не будемъ терять времени. Объ этомъ намъ можно будетъ и въ другое время часто бесъдовать. А теперь мнѣ надобно пересказать тебъ рѣчи и прочихъ дѣвъ, какъ я объщала, именно Тисіаны и Домнины, которыя еще остались. Итакъ, когда и Өекла, сказавъ это, окончила рѣчь, то,—говорила Өеопатра, — Арета приказала говорить Тисіанъ, а эта, улыбнувшись и вышедши предъ нее, сказала:

### РЪЧЬ ІХ.

### THCIAHA.

### Глава І.

Дъвство — главное украшеніе истинной кущи. — Что означаетъ седмь дней, предписанныхъ Тудеямъ для празднованія кущей? — Неизвъстность предъла этого седмеричнаго числа, и никому не открыто, когда совершится будущее окончаніе міра. — Устройство міра еще продолжается.

Арета, возлюбленная краса любителей дъвства! И я прошу тебя оказать мить твою помощь, чтобы у меня не было недостатка въ словъ, послъ столь многихъ и разнообразныхъ ръчей. Посему я оставляю вступительныя и предварительныя слова рѣчей, чтобы, потративъ время на составленіе ихъ надлежащимъ образомъ, мнѣ не отступить отъ самаго предмета ръчи, отъ того, какъ славно и почтенно и величественно дъвство. - Богъ, желая научить истинныхъ Израильтянъ, какъ должно праздновать и чтить истинный праздникъ кущей, изображаетъ это въ книгъ Левитъ, объясняя, что каждый долженъ больше всего украшать чистотою свою собственную кущу. Приведу самыя слова Писанія, изъ которыхъ несомнѣнно будетъ ясно для всъхъ, какъ и для Бога благоугоденъ и пріятенъ этотъ подвигъ дъвственной чистоты. А въ пятнадцатый день седмаго мпсяца, когда вы собираете произведенія земли, празднийте праздникъ Господень седмь дней; а въ осьмой день покой. Въ первый день возьмите себъ вътви красивых деревь, вътви пальмовыя и вътви деревъ широколиственныхъ и вербъ и вътви агноса ръчнаго 1), и веселитесь предъ Господомъ Богомъ вашимъ седмъ дней въ году. Это постановление въчное въ роды ваши. Въ седьмой мъсяць празднуйте его. Въ кущахъ живите седмь дней. Всякій туземець Израильтянинг должень жить во кущахь, чтобы знали роды ваши, что въ кущахъ поселиль Я сыновъ Играилевыхъ, когда

¹) По переводу 70-ти толковниковъ, въ которомъ отдѣльно отъ другихъ исчисленныхъ вѣтвей названы вѣтви агноса (άγνε χλάδες), того самаго дерева, подъ тѣнію котораго происходилъ пиръ дѣвъ. Смотр. выше стран. 28. Примѣчаніе.

вывель вась 1) изъ земли Египетской. Я Господь Богь вашь (Лев. XXIII, 39 — 43). Конечно Іудеи, (витая около одного письмени Писанія, какъ шмели около листьевъ овощей, а не около цвътовъ и плодовъ, какъ пчела), будутъ утверждать, что эти слова и предписанія относятся къ той кушь, которую они сами устрояютъ, какъ будто Богъ утъщается тъми тлънными украшеніями, которыя они разнообразно устрояютъ изъ древесныхъ вътвей; но они не понимаютъ богатства будущихъ благъ, какъ все это есть не что иное, какъ дуновеніе и образныя тѣни, предвозвѣщающія воскресеніе нашей павшей на землѣ (тѣлесной) скиніи, которую обратно получивъ безсмертною въ седьмое тысящелътіе 2), мы будемъ праздновать великій праздникъ истинныхъ кущей въ новомъ и непреходящемъ міръ, когда будутъ собраны земные плоды и люди уже не будутъ раждать и раждаться, и когда Богъ успокоится отъ дълъ мірозданія. Ибо какъ въ шесть дней Богъ создалъ небо и землю. и совершилъ весь міръ; а въ седьмый день почилъ отъ дълъ своихъ, которыя творилъ, и благословилъ день седьмый и освятилъ его (Быт. II, 1, 2), и какъ прообразовательно въ седьмый мъсяцъ, когда уже собраны земные плоды. намъ повелѣно праздновать Господу, такъ когда этотъ міръ достигнетъ до седьмаго тысящельтія, тогда Богъ, по истинь совершивъ вселенную возвеселится о насъ (Пс. СIII, 31). Теперь еще все устрояется могущественною волею и непостижимою силою Его, земля еще произращаетъ плоды, и воды собираются въ свои вмъстилища; свътъ еще отдъляется (отъ тьмы), и число людей еще увеличивается, солнце восходитъ для управленія днемъ, и луна для управленія ночью (Быт. 1, 16); четвероногіе, звъри и пресмыкающіеся происходять изъ земли, а птицы и рыбы изъ влажной стихіи. А тогда, когда исполнятся времена, и Богъ перестанетъ совершать эти

<sup>1)</sup> Въ Библіи: ихъ.

<sup>2)</sup> Выраженное здѣсь мнѣніе о близкой кончинѣ настоящаго міра, именно при наступленіи седьмой тысячи лѣтъ отъ сотворенія міра, бывшее между христіанами первыхъ вѣковъ, объясняется тяжкими для нихъ обстоятельствами тогдашняго времени.

творенія, въ седьмый місяцъ — въ великій день воскресенія — будетъ праздноваться въ честь Господу нашъ праздникъ кущей, котораго символы и образы представлены въ книгъ Левитъ, которыя и нужно объяснить, чтобы уразумъть открытую истину. Этого послушает мудрый, говорится въ Писаніи, и умножить познанія и уразумпеть притчу и замысловатую рычь, слова мудрецовь и загадки ихъ (Притч. І, 5. 6). Посему да устыдятся Іудеи, не постигающіе глубины Писаній и думающіе, что законъ и пророки говорили все о плотскомъ, между тъмъ сами стремясь къ мірскому и внъшнее богатство предпочитая душевному. Тогда какъ Писанія содержать образы предметовь двоякаго рода, прошедшихъ и будущихъ, они несчастные, уклонившись отъ этого, принимаютъ прообразы будущаго, какъ бы уже прошедшаго; такъ о закланіи агнца они думають, что таинство агнца есть только воспоминаніе спасенія отцевъ ихъ въ Египтъ, когда при избіеніи первенцевъ Египетскихъ они спаслись, окропивъ кровію косяки домовъ своихъ, но не поняли, что оно было еще предвъщательнымъ прообразомъ закланія Христа, котораго кровію огражденныя и запечатлѣнныя души, при сожженіи вселенной и погибели первородныхъ чадъ сатаны, спасутся отъ гнѣва (Божія), потому что наказующіе Ангелы будутъ отступать отъ начертанной на нихъ печати этой крови.

#### Глава II.

Прообразъ, образъ, истина, — законъ, благодать, слава. Человѣкъ созданъ безсмертнымъ. — Смерть введена для истребленія грѣха.

Это сказано мною для примъра въ доказательство того, что Іудеи, считая данное имъ образомъ уже прошедшаго, лишились надежды будущихъ благъ, не хотъвши признать ни предвъщательныхъ прообразовъ образовъ, ни самихъ образовъ истины. Между тъмъ законъ есть прообразъ и тънь образа т. е. Евангелія, а Евангеліе — образъ самой истины. Ибо древніе и законъ пророчески предвозвъстили намъ свойства Церкви, а Церковь свойства новыхъ въковъ.

Посему мы, принявъ Христа, который сказалъ: Я есмь истина (loan. XIV, 6), убъждены, что тъни и прообразы уже прекратились, и спешимъ къ истине, возвещая действительные образы ея. Ибо мы еще знаемь отчасти и какь бы сквозь тусклое стекло, потому что еще не настало для насъ совершенное (т. е. царство небесное и воскресеніе), когда то, что отчасти, прекратится (I Кор. XIII, 10. 12). Тогда кръпко поставятся скиніи всѣхъ насъ, когда, по соединеніи и сращеніи костей съ плотію, тело воскреснеть. Тогда по истине мы будемъ праздновать день радости предъ Господомъ, когда получимъ новыя скиніи, которыя уже не умрутъ или не разрушатся въ пракъ земли (Даніил. XII, 2). Наша скинія и прежде была неразрушающеюся, но отъ преступленія поколебалась и пала, а Богъ разрушаетъ грѣхъ смертію, чтобы гръшный человъкъ, будучи безсмертнымъ съ живущимъ въ немъ гръхомъ, не остался въчно осужденнымъ. Посему онъ и подвергся смерти, не будучи смертнымъ или тлѣннымъ, и душа отдѣляется отъ плоти, чтобы чрезъ смерть умерщвлялся грѣхъ, который уже не можетъ жить въ умершемъ. Итакъ, по смерти и истребленіи грѣха, я опять возстаю безсмертною и воспъваю Бога, спасающаго чрезъ смерть дътей (своихъ) отъ смерти, и законно праздную въ честь Его, украсивъ свою скинію — плоть — добрыми дълами, какъ (Евангельскія) дъвы — пятью горящими свътильниками (Матө. XXV, 7).

#### Глава III.

Какимъ образомъ каждый долженъ приготовляться къ будущему воскресенію?

На испытаніе въ первый день воскресенія приношу ли я заповѣданное, украшена ли я плодами добродѣтели, осѣнена ли вѣтвями дѣвства? Представь, что воскресеніе есть устроеніе кущи. Представь, что принимаемое на устройство этой кущи суть дѣла правды. Итакъ разбираю требующее въ первый день, т. е. въ тотъ день, въ который я предстаю на судъ, украсила ли я свою кущу тѣмъ, что заповѣдано, находится ли въ ней то, что намъ повелѣвается

въ здѣшнемъ мірѣ пріобрѣсти, а тамъ принести Богу? Займемся же разсмотр\*ніем\*ь того, что сл\*дует\*ь дал\*е. B\* первый день, говорится, возъмите себъ красивый древесный плодь, и вътви пальмовыя, и вътви деревъ широколиственныхъ, и вербъ, и вптви агноса рпчнаго, и веселитесь предъ Господомъ Богомъ вашимъ (Лев. XXIII, 40). Подъ красивъйшимъ плодомъ древеснымъ необръзанные сердцемъ Іудеи разумъютъ лимонное дерево по его величинъ, и не стыдятся утверждать, что Богъ, Которому недостаточны для всесожженія всѣ животныя земныя и ливанъ для куренія, чтится лимоннымъ деревомъ. И притомъ, е упорные, если красиво лимонное дерево, то развъ не болъе красива виноградная лоза? -развъ не красиво гранатовое дерево? - развъ не красива яблоня и другія плодовыя деревья, которыя гораздо лучше лимоннаго? Такъ и Соломонъ, упоминая въ Пъсни Пъсней (IV, 13) обо всъхъ этихъ прекрасныхъ деревьяхъ, умолчалъ только о лимонномъ. Но они неразумные впали въ заблужденіе, не понявъ (что здісь говорится) о древі жизни, которое прежде произрастало въ раю, а теперь для всѣхъ произрастила Церковь, которое приноситъ прекрасный и красивый плодъ въры. Этотъ-то плодъ мы и должны принести. пришедши въ первый день праздника на судъ Христовъ, и если мы не будемъ имъть такого плода, то не будемъ праздновать вмъстъ съ Богомъ и, по словамъ Іоанна, не будемъ импть участія въ воскресеніи первомъ (Апок. ХХ, 6). Ибо древо жизни есть первородная изъ вспал Премудрость. Она, говоритъ пророкъ, древо жизни для тъхъ, которые пріобрътаютъ ее, и твердыня для тъхъ, которые опираются на нее, какъ на Господа (Притч. III, 18) 1); древо, посаженное при потокахъ водъ, которое приносить плодь свой во время свое (Псал. 1, 3): т. е. ученіе и мудрость, доставляемая въ надлежащее время приходящимъ къ водамъ искупленія. А тотъ, кто не увъровалъ во Христа, кто не позналъ, что Онъ есть начало и древо жизни, кто не можетъ показать Богу кущу свою украшенною прекраснъйшимъ изъ прекрасныхъ плодовъ, какъ бу-

<sup>1)</sup> По переводу 70-ти толковниковъ.

детъ праздновать? — какъ будетъ веселиться? Хочешь ли узнать прекрасный плодъ этого дерева? Посмотри на слова Господа нашего Іисуса Христа, какъ они прекрасные (словъ) сыновъ человъческих» (Псал. XLIV, 3). Прекрасный плодъ произросъ чрезъ Моисея — законъ; но онъ не былъ такъ прекрасенъ, какъ Евангеліе; ибо тотъ былъ только прообразомъ и тънью будущихъ вещей, а это - истина и благодать жизни. Прекрасенъ былъ плодъ пророковъ, но не такъ прекрасенъ, какъ воздълываемый изъ этого (Евангелія) плодъ нетлѣнія.

#### Глава IV.

Умъ, очистившись отъ пороковъ, становится проницательнъе. Украшеніе души и порядокъ добродътелей. Любовь — вътвиста и плодовита. — Дъвство крайнее изъ всъхъ украшеній. — Самое пользованіе бракомъ должно быть цѣломудренно.

Въ первый день возьмите себъ красивый древесный плодъ и вътви пальмовыя (Лев. XXIII, 40), - говорится объ упражненіи въ божественномъ ученіи, которымъ душа очищается и украшается, побъждая страсти, между тъмъ какъ гръхи изъ нея выметаются подобно сору и выбрасываются. Ибо на этотъ праздникъ должны приходить чистые и украшенные, тщательно снабдившіе себя трудами и подвигами добродътели, какъ бы прикрасами; потому что умъ, очищенный прилежными трудами и подвигами отъ различныхъ, потемняющихъ его помысловъ, становится проницательнъе къ истинъ. Такъ и въ Евангеліи вдова нашла кодрантъ, когда вымела домъ и выбросила соръ (Лук. XV, 9. Марк. XII, 42), т. е. страсти, помрачающія и потемняющія душу и умножающіяся отъ нашей изнъженности и безпечности. И такъ кто хочетъ быть на праздникъ тъхъ кущей и находиться вмъстъ со святыми, тотъ прежде всего пусть пріобрътетъ прекрасный плодъ-въру, потомъ пальмовыя вътви-упражненіе и занятіе Писаніями, затъмъ цвътущія и широколиственныя вътви любви, которыя (Писаніе) повельваетъ взять послѣ пальмовыхъ вѣтвей, весьма мѣтко назвавъ любовь широколиственными вътвями, потому что она есть

какъ бы вътвистое, всецъло плодовитое и тучное растеніе, не имъющее голыхъ или пустыхъ мъстъ, но вездъ полное и на сучьяхъ и на стволъ. Такова и любовь; она никогда не бываетъ пустою или безплодною. Ибо, если я продамъ импніе мое и раздамь нишимь, если отдамь тыло мое на сожженіе, и если пріобръту такую въру, что и горы могу переставлять, а любви не имъю, то я ничто (1 Кор. XIII, 2. 3). И такъ любовь есть плодовитое дерево и широколиственнъйшее изъ всъхъ, какъ изобилующая и исполненная благодатныхъ даровъ. Потомъ что еще предлагаетъ оно взять? Вътви вербовыя, говоритъ, называя вербовыми вътвями правду, потому что праведники, по словамъ пророка, растуть, какъ трава посреди воды, и какт ивы при потокахт водт (Исх. XLIV, 4), процватая мудростію. Крома всего этого заповадуется приносить для украшенія кущи вътви агноса, такъ какъ это дерево по самому названію 1) означаетъ дѣвство, которымъ украшается все вышесказанное. Пусть же отойдутъ прочь невоздержные и по своему сладострастію отвергающіе дівство! Какъ могутъ войти на праздникъ со Христомъ не украсившіе своей кущи вътвями дъвства, этимъ богонасажденнымъ блаженнымъ растеніемъ, которымъ должны облекаться и осънять свои чресла поспъшающіе на этотъ праздникъ и бракъ? Вникните же, прекрасныя дъвы, въ самое Писаніе и заповѣди, какъ Слово (Божіе) поставило дѣвство въ заключение всъхъ вышесказанныхъ добродътелей, научая, сколь оно прекрасно и вожделѣнно при воскресеніи и какъ безъ него никто не получитъ обътованныхъ благъ; его мы, дъвствующія, преимущественно и воздълываемъ и приносимъ Господу. Впрочемъ его имъютъ и тъ, которые дъвственно живутъ съ своими супругами; они приносятъ какъ бы отрасли отъ ствола его, произращающія ціломудріе, не достигая и не касаясь верхнихъ и великихъ его вътвей; однако тъмъ не менъе и они приносятъ хотя малыя отрасли дъвственности. А похотливые, хотя и не предающіеся прелюбодъянію, но съ одною и законною женою обращающіеся не-

<sup>1)</sup> Названіе этого растенія объяснено выше, въ прим. на стран. 28.

воздержно, какъ будутъ праздновать, какъ будутъ веселиться, когда они не украсили своей кущи, т. е. плоти, вътвями агноса и не внимали сказанному: и импьющіе жень должны быть какъ не импьющіе? (1 Кор. VII, 29).

### Глава V.

## Тайна кущей.

Посему я утверждаю, что тъ, которые стремятся къ подвигамъ и отличаются великимъ благоразуміемъ, должны больше всъхъ ревностно чтить дъвство, какъ полезнъйшее и славнъйшее (всего); ибо въ новомъ и непреходящемъ мірѣ, если кто окажется не укращеннымъ вѣтвями дѣвства, тотъ не получитъ покоя, какъ не исполнившій заповъди Божіей по закону, и не войдетъ въ землю обътованія, не праздновавъ напередъ праздника кущей. Одни только праздновавшіе въ кущахъ вступаютъ въ святую землю, отправившись отъ такъ называемыхъ кущей, пока не достигнутъ храма и города Божія, т. е. перейдутъ къ высшей и славнъйшей радости, какъ показываютъ и прообразы, бывшіе у Іудеевъ. Ибо какъ они, вышедши изъ предъловъ Египта и начавъ странствованіе, пришли въ кущи 1), и оттуда опять отправившись пришли въ землю обътованную, такъ и мы. Такъ и я, отправившись отсюда и вышедши изъ Египта сей жизни, сначала достигаю воскресенія, этого истиннаго праздника кущей, и тамъ поставивъ мою кущу, украшенную плодами добродътели, въ первый день праздника воскресенія, во время суда, празднуя вмість со Христомъ тысящельтіе покоя, называемое седмью днями, эту истинную субботу. Потомъ, слъдуя за Інсусомъ, прошедшимъ небеса (Евр. IV, 14), прихожу, какъ и они, послъ покоя праздника кущей въ землю обътованную, на небеса, не оставаясь въ кущахъ, т. е. (тълесная) моя скинія не остается такою же, но послѣ тысящелѣтія измѣняется изъ вида человѣческаго

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Здѣсь указывается на селеніе Сокхоов, въ которомъ между прочимъ Израильтяне располагались станомъ во время странствованія по пустынѣ (Исх. XII, 37. Числ. XXXIII, 5) и котораго названіе (отъ Евр. Sacad) значить: куща, скинія, палатка.

и тлѣннаго въ ангельское величіе и красоту, а тамъ наконецъ изъ дивнаго мъста селенія (σхηνῆς, Пс. XLI. 5) 1), по окончаніи праздника воскресенія, мы, дѣвы, перейдемъ къ большему и лучшему, взойдемъ въ самый домъ Божій, находящійся выше небесъ, со гласомъ радости и славословія празднующаго сонма, какъ говоритъ Псалмопѣвецъ (Псал. XVI, 5).— Это праздничное украшеніе и я, по мѣрѣ силъ моихъ, приношу въ даръ тебѣ, госпожа Арета.

 $E_{\theta\theta y \Lambda \bar{\nu}}$ . Весьма тревожусь я, Григора, представляя себѣ, въ какомъ смущеніи была теперь Домнина, какъ волновалось ея сердце и какъ она боялась, что у нея не достанетъ словъ и что она скажетъ хуже прочихъ дѣвъ, когда уже было сказано о предметѣ такъ много и такъ разнообразно. Если она дѣйствительно обнаруживала смущеніе, то въ заключеніе скажи и объ этомъ. Я удивляюсь, если она могла сказать что-нибудь, когда досталось ей говорить послѣдней.

Пригора. Что она была очень смущена, Еввулъ, объ этомъ мнѣ говорила Өеопатра; но у нея не недостало словъ. Когда окончила Тисіана, Арета обратила взоръ къ ней и сказала: выйди и ты, дочь моя, и скажи рѣчь, чтобы нашъ пиръ былъ вполнѣ совершеннымъ. Домнина, сильно покраснѣвъ, едва переведши духъ и вставши, стала молиться и просила Премудрость (Божію) быть ей помощницей. По окончаніи молитвы, — говорила она, — тотчасъ явилась у нея смѣлость и какая-то божественная увѣренность объяла ее, и она сказала:

# РЪЧЬ Х.

# домнина.

#### Глава І.

Одно дъвство производитъ и совершаетъ то, что душа управляется наилучшимъ образомъ.

И я, Арета, оставивъ длинныя вступленія, постараюсь по силамъ своимъ приступить къ самому предмету, чтобы, распространяясь о постороннемъ, не употребить на рѣчь

<sup>1)</sup> По переводу 70-ти толковниковъ.

объ этомъ слишкомъ много времени; ибо, я думаю, гораздо благоразумнъе не заводить издалека прежде разсужденія о предметь длинныхъ ръчей, услаждающихъ слухъ, но тотчасъ же отвъчать на данный вопросъ. Съ этого я и начну, потому что уже время. — Ничто не можетъ, прекрасныя дъвы, приносить столько добра человъку, какъ дъвство. Одно дъвство производитъ и совершаетъ то, что душа управляется наилучшимъ и успъшнъйшимъ образомъ и избавляется отъ золъ и заразъ міра. Ибо, какъ скоро Христосъ научилъ насъ соблюдать его и показалъ намъ чрезвычайную красоту его, разрушено царство діавола, прежде постоянно плънявшаго и порабощавшаго всъхъ, такъ что никто изъ древнихъ не былъ благоугоднымъ Богу 1), но всъ подвергались гръхопаденіямъ, такъ какъ законъ не былъ въ состояніи освободить людей отъ растлінія, пока дівство, преемствовавъ закону, стало управлять людьми по заповъдямъ Христа. Подлинно, древніе не склонялись бы такъ часто къ ссорамъ и убійствамъ, разврату и идолопоклонству, если бы законная праведность была достаточна имъ для спасенія. Между тъмъ они тогда часто подвергались великимъ и многимъ паденіямъ, а съ тѣхъ поръ, какъ Христосъ вочеловъчился, украсилъ и вооружилъ плоть дъвствомъ, жестокій тиранъ, руководитель невоздержанія, низложенъ, и господствуютъ миръ и въра, отъ того что люди уже не такъ склонны къ идолопоклонству, какъ прежде.

#### Глава II.

Изъясненіе мѣста Судей IX, 8—15. Аллегорическое сказаніе о деревьяхъ, искавшихъ себѣ царя.

Но чтобы кому-нибудь не показалось, что я неправо мудрствую, предлагаю только въроятную догадку и говорю неосновательно, приведу и я вамъ, дъвы, изъ Ветхаго Завъта письменное пророчество въ доказательство того, что я говорю истину, именно изъ книги Судей, гдъ уже ясно

<sup>1)</sup> Т. е. столько, сколько христіанскіе дѣвственники, при другихъ христіанскихъ добродѣтеляхъ.

предвозвъщено царство дъвства. Тамъ говорится: пошли нюкогда дерева помазать надъ собою царя и сказали маслинь: царствуй надъ нами. Маслина сказала имъ: оставлю ли я тукъ мой, который прославили Богь и люди 1) и пойду ли скитаться по деревамъ? И сказали дерева смоковниць: иди ты, царствуй надъ нами. Смоковница сказала имъ: оставлю ли я сладость мою и хорошій плодъ мой и пойду ли скитаться по деревамь? И сказали дерева виноградной лозь: иди ты, царствуй надъ нами. Виноградная лоза сказала имъ: оставлю ли я сокъ мой, который веселить Бога и людей 2), и пойду ли скитаться по деревамь? Наконеиз сказали вст дерева терновнику: иди ты, царствуй надъ нами. Терновникъ сказалъ деревамъ: если вы по истинъ поставляете меня царемъ надъ собою, то идите, покойтесь подътънью моею: если же нътъ, то выйдетъ огонь изъ терновника и пожжеть кедры Ливанскіе (Суд. IX, 8—15). Очевидно, что это сказано не о деревьяхъ, растущихъ изъ земли. Деревья бездушныя и корнями прикрапленныя къ земла не могли сами собою собираться для избранія царя, но конечно это говорится о душахъ, которыя прежде вочеловъченія Христова, изобилуя гръхопаденіями, съ мольбою приступали къ Богу, чтобы склонить Его на снисхождение къ нимъ и царствовать (надъ ними) съ милостію (ελεος) и кротостію. которую Писаніе представило подъ образомъ маслины (ἐλαία); потому что масло полезно для тала, облегчаетъ страданія и бользни и служитъ для освъщенія. Всякій свътъ въ свътильникахъ увеличивается отъ подливаемаго масла; такъ и милосердіе Божіе избавляєть отъ смерти и помогаєть человъчеству и питаетъ свътъ сердца. Разсудите же, не обозначаетъ ли этимъ Писаніе заповъди, которыя были даны со времени первозданнаго до Христа, и въ подражаніе которымъ коварный діаволъ своими вымыслами обольщалъ родъ человъческій: смоковницъ оно уподобило заповъдь, данную человъку въ раю, такъ какъ послъ обольщенія онъ тотчасъ прикрылъ свою наготу листьями смоковницы (Быт. III, 7); а виноградной лозъ-заповъдь, данную Ною-

<sup>1)</sup> По переводу 70-ти толковниковъ.

<sup>2)</sup> По переводу 70-ти толковниковъ.

при потопъ, такъ какъ онъ былъ осмъянъ (Быт. ІХ. 22), уснувъ отъ вина; маслинъ же — заповъди, данныя Моисею въ пустынъ, такъ какъ пророческій даръ, этотъ святый елей, оскудъвалъ въ наслъдіи (Божіемъ — Іудеяхъ), когда они предавались беззаконіямъ; а терновнику — заповъди, данныя Апостоламъ для спасенія міра, такъ какъ чрезъ нихъ мы научились дъвству, которому одному діаволъ не могъ противопоставить какое-либо обольстительное подобіе. Поэтому и Евангелій дано четыре, такъ какъ Богъ четыре раза благовъстилъ человъчеству и руководилъ его четырьмя законодательствами, которыхъ времена ясно означаются различіемъ плодовъ. Такъ смоковница по своей сладости и красотъ представляетъ бывшую сладость рая до преступленія человѣка (Быт. III, 23); ибо случается и очень часто. что Духъ Святый принимаетъ плодъ смоковницы въ лучшемъ смыслѣ, какъ мы покажемъ послѣ (lep. VIII, 13). Виноградъ же, по причинъ веселія, происходящаго отъ вина и радости спасшихся отъ гнвва (Божія) и потопа, выражаетъ избавленіе ихъ отъ страха и заботы и перемѣну на радость; а маслина, по свойству плода своего - елея, означаетъ милосердіе Бога, Который опять послѣ потопа, когда люди обратились къ безбожію, оказалъ долготерпѣніе, такъ что далъ законъ и являлся нъкоторымъ и какъ бы елеемъ возгрѣвалъ уже погасавшій свѣтъ добродѣтели.

#### Глава III.

Терновникъ и агносъ—символъ дѣвства.—Четыре Евангелія, т. е. провозвѣстія или правила, руководящія ко спасенію.

Терновникъ есть тоже, что агносъ; одни называють его терновникомъ, а другіе агносомъ; и можетъ быть по сродству этого растенія съ дѣвствомъ, оно такъ названо—терновникомъ и агносомъ, терновникомъ (ράμνος) по терпкости (στερέμνίον) и непригодности къ удовольствіямъ, а агносомъ (ἄγνος) по всегдашней дѣвственности (ἀγνεύειν). Посему и объ Иліи, убѣжавшемъ отъ женщины Іезавели, Слово (Божіе) говоритъ, что онъ сначала скрылся подъ терновникомъ

(3 Цар. XIX, 4), и бывъ услышанъ укрѣпился и принялъ пиши: потому что для избъгающихъ похоти и женшины. т. е. удовольствія, прибъжищемъ и покровомъ возрасло древо дъвства, со времени пришествія Перводъвственника Христа воцарившееся надъ людьми. Ибо, такъ какъ первыя законодательства, данныя при Адамъ, Ноъ и Моисеъ, не могли спасти человъка, то одно Евангельское законодательство спасло всъхъ. Поэтому смоковница, какъ сказано, и не приняла царства надъ деревьями, подъ которыми разумъются люди, а подъ смоковницей заповъдь; т. е. хотя человъкъ послъ паденія и желалъ опять быть подъ господствомъ добродътели и не лишаться нетлънія сладостнаго рая, но, за преступленіе былъ отринутъ и изгнанъ далеко, какъ еще не имъвшій возможности и неспособный быть подъ господствомъ нетлѣнія. И вотъ послѣ паденія ему сначала посылается проповъдь чрезъ Ноя, дабы онъ могъ, если бы былъ внимателенъ, спастись отъ граха хотя чрезъ эту заповъдь, объщавшую отдохновеніе отъ бъдствій и радость (Быт. V, 20), если бы онъ соблюдалъ ее всъми силами, подобно какъ и виноградная лоза объщаетъ произвести вино для трудящихся и воздълывающихъ ее. Но это законодательство не воцарилось надъ человъчествомъ, потому что его не послушались, хотя Ной ревностно проповъдывалъ его. Впрочемъ, когда стали уже потопляться и задыхаться отъ воды, то начали раскаяваться и объщать, что они будутъ подчиняться заповъдямъ; но не смотря на это были лишены воцаренія, т. е. лишены помощи отъ проповъданной заповъди потому, что пренебрегли тъми людьми, которымъ Богъ повелълъ помогать и спасать и утъщать ихъ, какъ то Ноемъ и бывшими почему Духъ съ укоризною и отвъчалъ имъ: упорные, какъ приду я къ вамъ, которые безплодны мудростію и ничъмъ не отличаетесь отъ сухихъ деревъ, прежде не въровавъ мнъ, проповъдывавшему удаление отъ настоящихъ (благъ)?

#### Глава IV.

Законъ недъйствителенъ для спасенія.— Послѣдній законъ дѣвства подъвидомъ терновника.

Когда, такимъ образомъ, и эти люди оказались недостойными Божественнаго попеченія, и когда родъ человъческій снова впалъ въ заблужденіе. Богъ опять послалъ при Моисеъ законъ, который бы царствовалъ надъ ними и напоминалъ о правдъ. Но они, далеко уклонившись и отъ него, впали въ идолопоклонство. Посему Богъ предалъ и ихъ междоусобіямъ, изгнаніямъ и плѣненіямъ, между тъмъ какъ законъ отказался спасать ихъ. Подвергшись бъдствіямъ, они опять съ горестью объщали повиноваться заповъдямъ, пока наконецъ Богъ въ четвертый разъ, сжалившись надъ человъкомъ, послалъ для царствованія дъвство, которое въ Писаніи послѣдовательно названо терновникомъ. Оно, истребляя удовольствія, вмѣстѣ съ тѣмъ угрожаетъ, что, если всъ не будутъ повиноваться ему безпрекословно и по истинъ, то оно всъхъ истребитъ огнемъ; потому что послъ него уже не будетъ другаго закона или ученія, но судъ и огонь. Съ того времени наконецъ человъкъ и началъ поступать праведно и твердо въровать въ Бога и удаляться отъ діавола. Такимъ образомъ дъвство послано людямъ какъ полезнъйшее и надежнъйшее средство. Только ему одному діаволъ не могъ противопоставить подобнаго способа обольщенія, какъ (онъ дѣлалъ) съ прочими законодательствами.

#### Глава V.

Подражательная во всемъ злоба діавола. — Два рода смоковницъ и виноградныхъ лозъ.

Такъ какъ смоковница по сладости плода и красотъ своей, какъ я сказала, принимается за образъ райской сладости, то діаволъ, обольстивъ человъка подобіями ея, уловилъ его въ свои съти, внушивъ прикрыть наготу тъла листьями смоковницы, т. е. сладострастнымъ раздраженіемъ. вслъдствіе раздражающаго свойства ихъ. А затъмъ спасшихся отъ потопа, напоивъ до опьянвнія питьемъ подобнымъ винограду духовнаго веселія, онъ также подвергъ осмъянію, обнаживъ человъка отъ добродътели. Сказанное мною еще яснъе будетъ изъ слъдующаго. Вражеская сила всегда подражаетъ внъшнему виду добродътели и правды, не для исполненія ихъ по истинъ, а для обольщенія и притворства. Дабы увлечь къ смерти избъгающихъ смерти, она украшается внъшнимъ видомъ безсмертія. Такъ, она хочетъ казаться и смоковницею и виноградомъ, производить и сладость и веселіе, принимая видъ Ангела свъта (2 Кор. XI, 14) и подобіемъ богопочтенія обольщая многихъ. Въ Писаніяхъ мы находимъ, что есть два различныхъ рода смоковницъ и виноградныхъ позъ. Смоквы хорошія весьма хороши, и: смоквы горькія, весьма горьки ( $\pi$ :хра́, — lep. XXIV, 3) 1). Вино, которое веселить сердие человька (Пс. СШ, 15), и: вино ядъ драконовъ и гибельная отрава аспидовъ (Второз. XXXII, 33). Но какъ скоро наконецъ воцарилось надъ людьми дъвство, то обольщение обличено и препобъждено, такъ какъ Перводъвственникъ Христосъ низпровергъ его; и истинная смоковница и истинная виноградная лоза стали приносить плоды послѣ того, какъ надъ всѣми приняло власть дѣвство, какъ возвъщаетъ и пророкъ Іоиль: не бойся земля, говоритъ онъ, радийся и веселись: ибо Господь великь, чтобы совершить это. Не бойтесь животныя, ибо пастбища пустыни произрастили траву, дерево принесло плодъ свой, смоковница и виноградная лоза оказали свою силу. И вы, чада Сіона, радуйтесь и веселитесь о Господъ Богъ вашемъ; ибо Онъ далъ пищу въ правду (юил. II, 21-23) 2). Деревами винограднымъ и смоковничнымъ, произрастившими для чадъ духовнаго Сіона плоды въ правду, онъ называетъ прежнія законодательства, которыя стали приносить плоды по вочеловъченіи Слова, когда воцарилось надъ нами дъвство, между тъмъ какъ прежде, по причинъ гръха и великаго заблужденія, они были безсильны и не

<sup>1)</sup> Въ Библін: худыя — весьма худы (πονηρά).

<sup>2)</sup> По переводу 70-ти толковниковъ.

произращали отраслей. Ибо истинная виноградная лоза и истинная смоковница не могли доставлять намъ пищу, способствующую къ жизни, пока процвътала смоковница не истинная и разнообразно украшенная для обольщенія; когдаже Господь изсушилъ ложныя и подражавшія истиннымъ дерева, сказавши горько-плодной смоковниць: да не будеть впредь от тебя плода во вък (Мв. XXI, 19), тогда истинно плодоносныя расцвъли и произрастили пищу въ правду. Случается и многократно, что виноградная лоза прилагается къ Самому Господу (Ioaн. XV. 1), а смоковница къ Духу Святому, такъ какъ Господь веселитъ, а Духъ врачуетъ сердца людей. Посему и Езекіи повельно было сначала приложить себъ пластъ смоквъ (4 Цар. XX, 70. Ис. XXXVIII, 21), чтобы исцалиться, что означаетъ плодъ Духа, т. е. любовь, по словамъ Апостола, который говоритъ: плодъ же Луха любовь, радость, мирь, долготерпьніе, благость, выра, кротость, воздержаніе (Галат. V, 22 — 23), которыя, по причинъ сладости ихъ, пророкъ назвалъ смоквами. И Михей говоритъ: каждый будеть сидъть подъ своею виноградною лозою и подъ своею смоковницею, и никто не будеть устрашать ихъ (Мих. IV, 4). Очевидно, что прибъгшіе и успокоившіеся подъ покровомъ Духа и Слова не будутъ страшиться и бояться возмутителя сердецъ.

#### Глава VI.

# Тайна видѣнія пророка Захаріи.

Что маслина означаетъ законодательство, данное при Моисев, это объясняетъ пр. Захарія, говоря такъ: и возвратился тот Ангель, который говориль со мною и пробудиль меня, какъ пробуждають человька от сна его, и сказаль онъ мнь: что ты видишь? и отвичаль я: вижу, воть свитильникь, весь изъ золота, и чашечка для елея на верху его, и дви маслины, — одна съ правой стороны чашечки, другая съ ливой стороны ея (Зах. IV, 1—3). И спустя немного: когда пророкъ спросиль, что значать двв маслины съ правой и съ лввой стороны сввтиль-

ника и двъ масличныя вътви близъ двухъ трубочекъ, то Ангелъ сказалъ въ отвътъ: это два помазанные елеемъ, предстояшіе Господу всей земли (Зах. IV, 4), называя такъ двъ первородныя силы, предстоящія Бэгу (1), которыя въ этомъ домѣ (ст. 9—10) посредствомъ вътвей мърно проводятъ духовный елей Божій, чтобы онъ имълъ свътъ Божественнаго въдънія. Ибо двъ вътви двухъ маслинъ суть законъ и пророки, которыхъ призваніе состояло въ мѣрномъ устроеніи наслѣдія и которыхъ произрастилъ Христосъ и Духъ Святый, потому что мы еще не могли вмъстить всего плода и величія этихъ растеній прежде, нежели дівство стало владычествовать и царствовать надъ міромъ, а только вътви ихъ, т. е. законъ и пророчества мы предварительно воздълывали, и притомъ умъренно, часто подвергаясь паденіямъ. Подлинно, кто могъ когда-либо совершенно вмъстить Христа или Духа, не сдълавшись напередъ чистымъ? А подвигъ, приготовляющій душу съ дътства къ вождельнному и достолюбезному прославленію, съ легкостію дълающій для нея этотъ міръ немучительнымъ здѣсь и доставляющій за маловременные труды великія награды тамъ, это есть доставляющее тъламъ нашимъ безсмертіе дъвство, которое всь люди должны охотно предпочитать и прославлять, одни потому, что совершившіе подвигъ дъвства дълаются чрезъ него невъстами Слова; другіе потому, что имъ освобождаются отъ осужденія: прахъ ты, и въ прахъ возвратишься (Быт. III, 19). — Такова тебъ, Арета, и отъ меня посильная рѣчь о дѣвствѣ, которую, хотя она и умъренна и невелика, прошу тебя, госпожа, благосклонно принять отъ меня, избранной говорить послѣднею.

<sup>1)</sup> Въ подлинникъ употреблено выраженіе: δορυφορασας τὸν Θεόν, т. е. предстоящія Богу какъ бы въ качествъ оруженосцевъ или слугъ; но такого унизительнаго или еретическаго смысла оно не можетъ имѣть по отношенію къ Сыну Божію и Св. Духу, о которыхъ здѣсь говорится, какъ думали нѣкоторые (Мідпе, р. 203), а употреблено здѣсь примѣнительно къ описанному видѣнію свѣтильника съ двумя маслинами около вершины его, и здѣсь же получаетъ надлежащій смыслъ названіемъ этихъ Божественныхъсиль первородными (άρχεγόνες).

#### РФЧЬ XI.

#### APETA.

#### Глава I.

Истинныхъ и непорочныхъ дѣвственницъ—немного.—Дѣвство—подвигъ.— Өекла — главнѣйшая изъ дѣвъ.

Принимаю, сказала Арета, — говорила Өеопатра, — и вполнъ хвалю тебя. Весьма хорошо, хотя и не совсъмъ ясно, но тщательно воспользовавшись сказаннымъ, ты изложила предметъ, составивъ не пустословную ръчь для услажденія слушателей, а напоминаніе объ исправленіи и бодрствованіи. Ибо кто говоритъ, что должно ставить дъвство выше (другихъ) моихъ упражненій и любить его прежде всего прочаго, тотъ воворитъ справедливо. Многіе думаютъ, что они почитаютъ и соблюдаютъ его, но на самомъ дълъ почитаютъ его, такъ сказать, немногіе. Подлинно, не тогда человъкъ почитаетъ его, когда старается соблюдать свою плоть непричастною удовольствію совокупленія, а между тъмъ не воздерживается отъ всего другаго; напротивъ, еще болъе безчеститъ его тотъ, кто предается низкимъ пожеланіямъ, перемѣняя одни удовольствія на другія. Когда кто-нибудь старается преодолъвать внъшнія пожеланія, а между тъмъ надмевается гордостію, то потому самому, что онъ можетъ обуздывать плотскія похоти, а между тъмъ всъхъ считаетъ за ничто, онъ еще не признается почитающимъ дъвство; напротивъ, онъ безчеститъ его, оскорбляя высокомъріемъ, тъмъ, что очищаетъ внъшность чаши и блюда (Мө. XXXIII, 25), плоть, тъло, а сердце свое оскверняетъ гордостію и честолюбіемъ. И тотъ, кто предается страсти къ богатству, не есть ревностный почитатель дъвства; напротивъ, онъ больше всего безчеститъ его, предпочитая малую выгоду тому, съ чемъ не можетъ сравняться ничто изъ житейскихъ драгоцънностей. Ибо всякое богатство и золото предъ нимъ какъ ничтожный песокъ (Прем. Солом. VII, 9). И тотъ, кто чрезмърно любитъ самого себя и старается наблюдать полезное только для одного себя, а не заботится о ближнихъ, не почитаетъ дъвства; напротивъ и онъ безчеститъ его; ибо, нарушая свойственную дъвству любовь и человъколюбіе, онъ далеко отстоитъ отъ достойныхъ причастниковъ его. Подлинно, не слъдуетъ дъвственникамъ съ одной стороны соблюдать дъвство, а съ другой осквернять себя дурными дълами и непотребными пожеланіями; съ одной стороны объщаться сохранять чистоту и цъломудріе, а съ другой быть нечистымъ и гръшить; также съ одной стороны исповъдывать удаленіе отъ заботъ о мірскихъ благахъ, а съ другой пріобрътать и заниматься ими; но (должно) соблюдать всв члены неприкосновенными и непричастными растлѣнію, не только служащіе къ раздраженію и совокупленію, но и болъе ихъ дъятельные. Ибо смѣшно было бы дѣтородные члены соблюдать дѣвственными, а языкъ не соблюдать; или явыкъ соблюдать дъвственнымъ, а зрѣніе, или слухъ, или руки не соблюдать такими; или всв эти члены имъть и соблюдать дъвственными, а сердце не соблюдать, но блудодъйствовать гордостію и гнѣвливостію. Посему, кто намѣревается не погръшать въ подвигъ дъвства, тому должно соблюдать всъ члены и чувства свои чистыми и огражденными, подобно тому, какъ кормчіе ограждаютъ связи кораблей, чтобы вторгающійся грѣхъ не могъ имѣть доступа внутрь. Съ великими занятіями непремѣнно случаются и великія паденія; и истинному добру зло болъе враждебно, нежели недобру. Такъ многіе думавшіе, что дъвство состоитъ (только) въ обузданіи похотливыхъ пожеланій, а обо всемъ прочемъ не радъвшіе, потерпъли паденіе и въ отношеніи къ нему и навлекли укоризны на тъхъ, которые правильно стремятся къ нему, какъ доказали вы, - образецъ во всемъ, сами соблюдающія дівство и дівломъ и словомъ. И такъ свойства дъвственницы, какова она должна быть, теперь изображены; васъ же, прекрасно состязавшихся ръчами, я. слушавшая самолично, объявляю всъхъ побъдительницами и увѣнчиваю, но Өеклу-вѣнкомъ большимъ и густѣйшимъ, какъ первую изъ васъ и наиболъе отличившуюся.

#### Глава II.

Фекла стройно поетъ пъснь, а прочія дъвы подпъваютъ ей. Іоаннъ Креститель — исповъдникъ дъвства. Церковь — невъста Божія, непорочная дъва.

Сказавъ это, Арета приказала всѣмъ встать, — говорила Өеопатра, — и вмѣстѣ подъ агносомъ благоговѣйно воспѣть Господу благодарственную пѣснь, а начинать и предшествовать—Өеклѣ. И такъ, когда всѣ встали, — гот ворила она, — то Өекла, ставши посреди дѣвъ и по правую сторону Ареты, начала стройно пѣть; а прочія, ставши кругомъ, какъ бы въ видѣ хора, подпѣвали ей.

# Припъвъ ( $\Upsilon$ тахо $\mathring{\eta}$ ) 1).

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую, и держа горящіе свътильники, Тебя встръчаю я (Мө. XXV, 7).

# Пъснь (Ψαλμός).

Свыше, дъвы, раздался звукъ голоса, воскрешающій мертвыхъ, призывающій всъхъ встръчать Жениха въ бълыхъ одеждахъ и со свътильниками на востокъ.—Встаньте, пока Царь не вошелъ внутрь за двери.

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

Удалившись отъ многоплачевнаго счастія смертныхъ, удовольствій пріятной жизни и любви, я желаю укрыться

<sup>1)</sup> Предлагаемая пѣснь, состоящая изъ 24 строфъ съ отдѣльнымъ припѣвомъ, имѣетъ алфавитный акростихъ изъ 24 буквъ Греческаго алфавита. По мнѣнію новѣйшихъ изслѣдователей древнихъ церковныхъ пѣснопѣній (Anthologia graeca carminum christ. IV Christ et M. Paranikas, Lips. 1871. р. XVI и 33. Method. oper. ed. Jahnii, 1865 р. 49—51 и д.), она была назначена для домашняго употребленія, хотя и носитъ названія, употреблявшіяся для церковныхъ пѣснопѣній (ипакои и псаломъ), и составлена ямбическимъ риемомъ, впрочемъ не вездѣ метрически правильнымъ, съ раздѣленіемъ каждой строфы на четыре стиха, изъ которыхъ три болѣе длинные (большею частью семистопные ямбы), и одинъ болѣе короткій (большею частію четырехстопный ямбъ), по образцу припѣва, состоящаго изъ двухъ стиховъ, длиннаго и короткаго:

<sup>&#</sup>x27;Αγνεύω σοι, καὶ λαμπάδας φαεσφόρους κρατούσα, Νυμίηε, ὑπαντάνω σοι.

въ Твоихъ живоносныхъ объятіяхъ и непрестанно созерцать Твою красоту, Блаженный.

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

Оставивъ смертное брачное ложе и дорогой домъ, къ Тебъ, Царь, я пришла въ чистыхъ одеждахъ, чтобы и мнъ вмъстъ съ Тобою войти внутрь всеблаженнаго чертога.

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

Избъжавъ безчисленныхъ обольстительныхъ козней змія, также пламени огня и смертоносныхъ нападеній дикихъ звърей, Тебя, Блаженный, я ожидаю съ небесъ.

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

Забыла я отечество (Псал. XLIV, 11), ища Твоей благодати, забыла хоры сверстницъ—дѣвъ, и гордость матери и родныхъ: ибо Ты Самъ, Христе, все для меня.

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

Ты — Податель жизни, Христе; радуйся, свътъ незаходимый; пріими сей возгласъ: хоръ дъвъ взываетъ къ Тебъ, совершенный Цвътъ, Любовь, Радость, Разумъ, Премудрость, Слово.

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

Отверстыми дверями пріими и меня въ чертогъ, свътоносная Царица, непорочная, прекрасная, Невъста, дышущая красотою; и мы предстанемъ Христу, прославляя бракътвой, всеблаженная Отроковица.

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

Горько плачутъ теперь жалкія дѣвы внѣ дверей, и горестно взываютъ, что, погасивъ свѣтъ свѣтильниковъ, не успѣли войти въ сокровищницу радостей (Мө. XXV, 11).

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

Уклонившись отъ священнаго пути, онъ несчастныя не позаботились пріобръсти больше елея для путей жизни, но, неся негоръвшіе свътлымъ пламенемъ свътильники, стенаютъ во глубинъ души.

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

Чаши, наполненныя сладкимъ нектаромъ, предложены; будемъ пить, дъвы; это — небесное питіе, которое Женихъ предложилъ достойно призваннымъ на бракъ.

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

Авель, ясно прообразуя смерть Твою, Блаженный (Быт. IV, 10), окровавленный сказалъ, взирая на небо: умоляю, безжалостно убитаго рукою брата пріими меня Ты, Слово.

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

Величайшую награду за дъвственность получилъ мужественный отрокъ Твой, Слово, Іосифъ (Быт. XXXIX, 12); ибо жена, пламенъвшая похотію, насильно влекла его на преступное ложе; а онъ, нисколько не смутившись, убъжалъ нагимъ, взывая:

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

Новую жертву Богу принесъ Іефеай — не познавшую мужа дочь (Суд. XI, 38), подобно агницѣ; она же мужественно представляя образъ плоти Твоей, Блаженный, громко взывала:

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

Смѣлая Іудиоь удачною хитростію обезглавила иноземнаго вождя народовъ, прельстивъ его красивымъ видомъ и не потерпѣвъ оскверненія въ членахъ своего тѣла (Іуд. XIII, 8), и побѣдоносно воззвала:

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

Увидъвъ благовидную красоту Сусанны, два судьи воспламенились къ ней страстною любовію (Дан. XIII, 19) и сказали: любезная жена, мы пришли, желая тайно раздълить съ тобою брачное ложе; она же дрожащимъ голосомъ сказала:

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

Гораздо лучше мнѣ умереть, нежели, предавъ ложе вамъ, развратники, терпѣть вѣчное осужденіе Божіе на огненныя мученія (Дан. XIII, 23). Спаси меня, Христе, отъ этого и нынѣ.

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

Предтеча Твой, омывавшій очистительными потоками людей, злымъ человѣкомъ беззаконно былъ отведенъ на смерть за дѣвственность; оросивъ же землю пролитою своею кровію, восклицалъ къ Тебѣ, Блаженный:

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

И Твоя Родительница, благодатная, непорочная, не-

тлѣнная Дѣва, нося въ чистомъ чревѣ Тебя, безсѣменно зачатаго, подверглась подозрѣнію, какъ бы предавшая ложе (Мө. І, 18); но имѣя внутри плодъ, восклицала (къ Тебѣ), Блаженный:

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

Желающіе видѣть брачный день Твой, Блаженный (Мө. II, 1), приходятъ, сколько Ты самъ свыше призвалъ ихъ, Царь Ангеловъ, принося величайшіе дары Тебѣ, Слово, въ чистыхъ одеждахъ.

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

Пъснями нынъ мы, служительницы чертога Твоего, величаемъ Тебя, блаженная Богоневъста, чистая Дъва — Церковь, бълая, какъ снъгъ, темноволосая, цъломудренная, непорочная, возлюбленная.

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

Миновалось тлѣніе и трудныя плачевныя болѣзни; разрушена смерть; погибло всякое безуміе; умерла душепагубная скорбь, и внезапно опять возсіяла смертнымъ радость Христа Бога.

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

Рай уже не остается пустымъ безъ смертныхъ; ибо опять по Божественному повелѣнію, какъ прежде, обитаетъ въ немъ человѣкъ, избѣгшій разныхъ козней змія, нетлѣннымъ, безстрашнымъ, Блаженный.

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

Воспъвая нынъ новую пъснь, хоръ дъвъ превозноситъ до небесъ Тебя, Царица, весь свътло увънчанный бълыми цвътами лилій и держащій въ рукахъ горящіе свътильники.

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую и проч.

О Блаженный, живущій въ пречистыхъ обителяхъ небесныхъ, содержащій все вѣчною властію (Своею)! Пріими и насъ предстоящихъ, Отче, вмѣстѣ съ Сыномъ Твоимъ, внутрь за двери жизни.

Для Тебя, Женихъ, я дъвствую, и держа горящіе свътильники, Тебя встръчаю я (Мө. XXV, 7).

#### Глава III.

Кто лучше: воздержные ли, или обладающіе невозмутимостію души? Опасность борьбы у дѣвственниковъ.—Счастіе невозмутимости.—Чистыя и спонойныя души — божественны и узрятъ Бога. — Добродѣтель, испытанная искушеніями, заслуживаетъ предпочтеніе.

 $\it Eввул.$  Достойно, Григора, Өекла получила первую награду.

Григора. Дъйствительно достойно.

 $E_{\theta\theta y A}$ . А что, скажи мнѣ, Телмисская гостья (¹)? Удивляюсь, если она осталась спокойною, узнавъ объ этомъ пиршествѣ, и не прилетѣла тотчасъ, какъ птица на кормъ, послушать разговаривающихъ.

 $\Gamma puropa$ . Говорятъ, что она находилась при Меөодіѣ, когда онъ разспрашивалъ объ этомъ самомъ у Ареты. Прекрасное и блаженное дѣло имѣть такого учителя и руководителя, какъ Арета.

 $E_{669JA}$ . Впрочемъ, Григора, какихъ людей мы назовемъ лучшими, тѣхъ ли, которые не чувствуютъ похоти и воздерживаются отъ похоти, или тѣхъ, которые чувствуютъ похоть, но соблюдаютъ дѣвство?

 $\Gamma puropa$ . Конечно тѣхъ, которые не чувствуютъ похоти; потому что они имѣютъ и умъ и чувство неоскверненные, и совершенно нерастлѣнны, не согрѣшая ни въ чемъ.

 $E_{\theta\theta}y$ л. Прекрасно и разумно, Григора; клянусь цѣломудріемъ ( $^2$ ). Впрочемъ, позволь мнѣ сказать нѣсколько словъ противъ этого, чтобы мнѣ крѣпче удостовѣриться и чтобы никто уже не разубѣдилъ меня.

<sup>1)</sup> Городъ Телмиссъ, находившійся въ Ликіи, недалеко отъ Патаръ, славился языческими прорицателями, по свидътельству древнихъ, Герод. 1, 182. Цицер. De div. 1, 41, 91. Plin. H. N. 1, 2. Здъсь подъ именемъ Телмисской гостьи разумъется или вообще языческая мудрость, любознательная, но не достигшая до высоты чистыхъ христіанскихъ истинъ, или та личность, которая сообщила Еввулу о пиръ дъвъ прежде Григоры, но не могла разсказать подробностей, какъ сказано въ началъ этого сочиненія.

<sup>2)</sup> Σωφροσόνη — цъломудріе, или здравомысліе, здѣсь олицетворяется какъ совокупность всѣхъ нравственныхъ и умственныхъ совершенствъ, примънительно къ понятію греческихъ философовъ, и приводится во свидѣтели справедливости словъ Григоры о дѣвственной чистотѣ.

 $\Gamma puropa$ . Говори противъ этого, сколько хочешь. Я могу, Еввулъ, вполнѣ убѣдить тебя, что не чувствующій похоти лучше чувствующаго похоть, и уже никто не разубѣдитъ тебя.

 $\it Eввул.$  Прекрасно; я радуюсь, что ты такъ великодушно отвѣчаешь мнѣ, и этимъ доказываешь, какъ ты обогатилась мудростію.

Григора. Кажется, ты шутишь, Еввулъ.

Еввул. Почему же?

 $\Gamma puropa$ . Потому, что этими словами ты скор $\mathfrak{b}e$  насм $\mathfrak{b}$ -хаешься надо мною, нежели говоришь правду.

 $E_{669/A}$ . Не говори этого, блаженная; я дѣйствительно весьма уважаю твою мудрость и благоразуміе. Я сказалъ это потому, что по словамъ твоимъ ты не только знаешь, но и берешься научить другого касательно того, о чемъ многіе мудрецы часто разногласятъ между собою.

 $\Gamma puropa$ . Скажи мн $^+$ , на самом $^-$ ь ли д $^+$ вл $^+$ в не согласен $^-$ ь с $^-$ в т $^+$ вм $^-$ в, что не чувствующіе похоти р $^+$ вшительно превосходн $^+$ ве чуствующих $^-$ в похоть и воздерживающихся? Или только забавляешься теперь надо мною?

 $E_{\theta\theta y.r}$ . Какъ забавляюсь, когда я признаюсь, что не знаю этого? Впрочемъ, скажи мнѣ, мудрѣйшая, чѣмъ отличаются нечувствующіе похоти и соблюдающіе себя чистыми отъ чувствующихъ похоть и соблюдающихъ дѣвство?

Пригора. Прежде всего тъмъ, что у нихъ самая душа чиста и въ ней постоянно обитаетъ Духъ Святый, такъ какъ она не развлекается и не помрачается мечтами и помыслами невоздержанія, и потому не терпитъ вреда отъ похоти; но они во всъхъ отношеніяхъ и по тълу и по сердцу бываютъ недоступны для похоти, наслаждаясь миромъ безъ страстей. А тъ, посредствомъ зрънія обольщаясь извнъ призраками и допуская похоти притекать къ сердцу, подобно потоку, тъмъ самымъ часто оскверняются и думаютъ, что они борются и противятся удовольствіямъ, между тъмъ какъ въ умъ бываютъ поражаемы.

 $E_{\theta\theta y.r}$ . И такъ людей, наслаждающихся миромъ и несмущаемыхъ похотію, мы должны назвать чистыми?

Пригора. И очень. О такихъ людяхъ Богъ, представляющій въ блаженствахъ несомнѣнно вѣрующихъ въ Него какъ бы богами, говоритъ, что они съ дерзновеніемъ узрятъ Бога (Ме. V, 8); потому что они, не имѣя ничего помрачающаго или смущающаго око души, чтобы устремляться къ божественному созерцанію, и находясь внѣ всѣхъ мірскихъ желаній, не только, какъ я сказала, сохраняютъ плоть свою чистою отъ смѣшенія, но и сердце недоступнымъ для помысловъ невоздержанія; а въ такомъ сердцѣ, какъ въ храмѣ, особенно обитаетъ и покоится Духъ Святый.

 $E_{669/A}$ . Послушай же. Я думаю, что мы върнъе дойдемъ до ръшенія того, кто лучше, такимъ образомъ: скажи мнъ: называешь ли ты кого-нибудь хорошимъ кормчимъ?

Григора. Да.

 $E_{669}$ л. Кого же, того ли, который спасалъ корабль во время большихъ и опасныхъ бурь, или того, который управлялъ имъ въ тихую, безвѣтренную погоду?

Іригора. Бывшаго среди большихъ и опасныхъ бурь.

 $E_{669y}$ л. Такъ и душу, обуреваемую треволненіями страстей и не ослабѣвающую и не утомляющуюся, но мужественно направляющую корабль, т. е. плоть, къ пристани цѣломудрія, мы должны назвать лучшею и отличнѣйшую той, которая плаваетъ при тихой погодѣ.

Григора. Должны назвать.

 $E_{\theta\theta y A}$ . Ибо подвергаться нападеніямъ дуновеній злаго духа и не быть ниспровергаемымъ и побъждаемымъ, но всецъло стремиться ко Христу и сильно бороться съ сладострастными пожеланіями, — это заслуживаетъ большей похвалы, нежели соблюденіе дъвства съ легкостью, безъ волненій.

Іригора. Кажется.

 $E_{669}$ л. А что и Господь? Развѣ неизвѣстно, что Онъ отдаетъ преимущество чувствующему похоть и воздерживающемуся, предъ нечувствующимъ похоти и соблюдающимъ дѣвство?

Григора. Гдѣ же?

 $E_{\theta\theta y \Lambda}$ . Тамъ, гдѣ Онъ, сравнивая благоразумнаго человѣка съ хорошо основаннымъ (на камнѣ) домомъ, предста-

вляетъ его непоколебимымъ, не могущимъ упасть отъ дождя и рѣкъ и вѣтровъ (Мө. VII, 24), кажется, уподобляя бурямъ — похоти, а камню — постоянную и непоколебимую твердость души въ дѣвственной чистотѣ.

Григора. Кажется, ты говоришь правду.

 $E_{\theta\theta y.r.}$  И изъ врачей, не того ли ты называешь лучшимъ, который отличился при важныхъ болѣзняхъ и исцѣлилъ многихъ?

Григора. Да.

 $E_{\theta\theta y.l.}$  А того, который еще ничего не сдѣлалъ, и вовсе не имѣлъ на своихъ рукахъ больныхъ, не называешь ли ты всегда неопытнѣйшимъ?

Григора. Да.

 $E_{669JA}$ . Такъ и душу, которая владѣетъ болѣе разслабленнымъ тѣломъ и, болѣзненныя наклонности его къ удовольствіямъ, удерживаетъ врачевствами цѣломудрія, не слѣдуетъ ли назвать болѣе способною къ врачеванію, нежели ту, которой досталось управлять тѣломъ здоровымъ и безстрастнымъ?

Григора. Слѣдуетъ назвать.

 $E_{869J.l.}$  И въ борьбѣ, тотъ ли борецъ лучше, который имѣетъ великихъ и сильныхъ противниковъ, и въ постоянной борьбѣ съ ними не бываетъ преодолѣваемъ, или тотъ, который не имѣетъ противниковъ?

Григора. Очевидно, что имъющій.

 $E_{\theta\theta y.r.}$  Слѣдовательно и въ борьбѣ тотъ борецъ есть отличнѣйшій, который имѣетъ противниковъ?

Григора. Необходимо.

 $E_{\theta\theta y.r.}$ . Также совершенно необходимо допустить, что и душа, которая борется съ движеніями похоти, не увлекается ими, а напротивъ устраняетъ себя и противится имъ, оказывается болѣе сильною, нежели не чувствующая похоти.

Григора. Справедливо.

 $E_{\theta\theta y.i}$ . Что же? Какъ тебѣ кажется, Григора, сильно бороться съ движеніями дурныхъ пожеланій не значитъ ли имѣть болѣе мужества?

Григора. И очень.

 $E_{\theta\theta y.r.}$  А это мужество не есть ли сила добродѣтели?  $\Gamma puropa.$  Очевидно.

 $E_{\theta\theta y \Lambda}$ . Если же сила добродътели есть терпъніе, то душа возмущаемая, но сильно противящаяся пожеланіямъ, не оказывается ли сильнъе невозмущаемой?

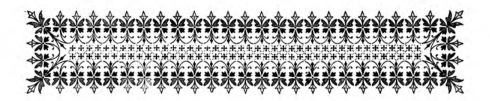
Григора. Такъ.

 $E_{\theta\theta yA}$ . Если же она сильнѣе, то и превосходнѣе?  $\Gamma puropa$ . Такъ.

 $E_{\it BBYA}$ . И такъ изъ вышесказаннаго слъдуетъ, что душа, чувствующая похоть и воздерживающаяся, превосходнъе не чувствующей этого и воздерживающейся.

*Пригора*. Ты говоришь правду; впрочемъ я желала бы еще обстоятельнъе поговорить съ тобою объ этомъ. Если тебъ угодно, то завтра я опять приду послушать тебя. А теперь, какъ видишь, намъ уже пора обратиться къ заботамъ и о внѣшнемъ человѣкъ.





## II.

# СЛОВО О СИМЕОНЪ И АННЪ.

Въ день Срътенія Господня 1).

1. Нъкогда, по возможности въ краткихъ словахъ, мы изложили мысли о дъвствъ въ твореніи: "Пиръ" (или) "о дъвствъ": а нынъ, слъдуя теченію времени, представляемъ славу дъвства въ самомъ полномъ основаніи и неувядающемъ вънцъ его на радость питомцамъ Церкви. Ибо нынъ открывается совътъ божественныхъ опредъленій и священными проповъдниками объясняются церковному собранію прообразы и послъдствія настоящаго славнаго дня. Нынъ самыми дълами преславно открывается міру исполненіе древняго и истиннаго совъта (Божія). Нынъ мы безъ покрывала, открытымъ лицемъ, какъ въ зеркалъ, взираемъ на славу Господа и Его божественнаго кивота (2 Кор. 3, 18). Нашъ святъйшій праздникъ на раменахъ своихъ приноситъ и подаетъ роду человъческому небесную радость, которой ожидали изъ рода въ родъ. Древнее прошло, и процепло новое и нестаръющееся (2 Кор. 5, 17, Ис. 43, 19). Уже не господствуетъ болъе суровое ученіе закона, но царствуетъ благодать Господня, обращая къ себъ всъхъ спасительнымъ долготерпъніемъ. Не поражается опять невидимымъ образомъ какойлибо Оза, дерзнувшій прикоснуться къ неприкосновенному

<sup>1)</sup> Въ рукописяхъ, съ которыхъ издано это слово, полное заглавіе его такое: "Меєюдія, Епископа Патарскаго и мученика, на Симеона и Анну, въ день Срѣтенія; и на святую Богородицу", Migne, Patrol. Curs. Comp. T. XVIII, р. 347.

(2 Цар. 6, 6-7). Ибо самъ Богъ призываетъ, и кто будетъ бояться? Пріидите ко Мню всю труждающіеся и обремененные, взываетъ Онъ: и кто не поспъшить? (Мате. 11, 28). Пусть никто изъ Іудеевъ не противится истинъ, взирая на прообразъ (этого) въ домъ Аведара (2 Цар. 6, 10). Господь пришель къ своимъ явно (Псал. 49, 3. Іоан. 1, 11) и, какъ бы на очистилищъ, въ одушевленномъ кивотъ (плоти) шествуетъ по земль. Мытарь, прикоснувшійся этого кивота, объявляется праведнымъ. Блудница, приблизившаяся къ нему, дълается цъломудренною. Прокаженный, подошедшій къ нему, снова становится здоровымъ. Никого онъ не отвергаетъ; никого не отвращается. Сообщаетъ здоровье, не принимая вреда отъ больныхъ; ибо Господь человъколюбія пребываетъ въ немъ. Таковы дары новой благодати! Это новое совершилось подъ солнцемъ (Еккл. 1, 10), не бывшее прежде, и не имъющее быть послъ. Онъ предопредълилъ это по милосердію къ намъ, и пришелъ, и исполнилъ по человъколюбію, Ему свойственному. Посему достойно возглашала священная труба: древнее прошло, теперь все новое (2 Кор. 5, 17). Что же я помыслю, или что скажу достойное этого дня, въ виду предметовъ недоступныхъ? Ибо память святой Дъвы всегда превосходитъ всякое слово. Посему, если величіе достоинствъ превышаетъ немощь нашу, прибъгнемъ къ посильной хвалебной пъсни, и, прославляя непобъдимую побъду, съ восторгомъ будетъ ликовать вмѣстѣ съ паствою, любящею празднества Христовы. Ты же, божественнъйшее и священнъйшее собраніе слушателей, пребывай въ молчаніи, чтобы спокойно при посредствъ слуха ввести въ пристань ума сокровища истины. Мы совершаемъ праздникъ, не представляющій смішного и шумнаго пиршества боговъ эллинскаго баснословія, а воспоминающій нисшествіе (къ намъ) неприступной славы Того, который есть Богъ сущій надъ всѣмъ (Римл. 9, 5).

2. Итакъ, ты, торжественнъйшій изъ проповъдниковъ и величайшій изъ пророковъ, Исаія, повъдай Церкви тайну этого славнаго торжества, и предложи доблестнымъ собратіямъ обильно насладиться неотьемлемыми благами, чтобы

и ты, сравнивъ съ твоимъ зерцаломъ открытую намъ истину, могъ, какъ неложный прорицатель, рукоплескать исполненію пророчествъ. Было, говоритъ онъ, въ 1005, въ который умерь царь Озія, видкль я Господа, съдящаго на престоль высокомь и превознесенномь, и исполнился домь славы Его. И Серафимы стояли вокругь Его: шесть крыльевь у одного, и шесть крыльевь у другаго. И взывали другь ко другу, и говорили: свять, свять, свять Господь Саваовъ! вся земля полна славы Его. И поколебались верхи врать от гласа восклицающих, и домь наполнился куреніями. И сказаль я: горе мнь! погибь я! Ибо я человъкъ съ нечистыми устами, и живу среди народа, также съ нечистыми устами, и царя Господа Саваова видълг я глазами моими. И послант былт ко мню одинт изт Серафимовт, и вт рукъ у него быль горяшій уголь, который онь взяль клешами съ твенника, и коснулся онг устг моихг, и сказаль: воть это коснулось усть твоихь, и отъиметь беззаконие твое, и гръхи твои очистить. И услышаль я голось Господа, говорящаго: кого Я пошлю? и кто пойдеть къ народу сему? И я сказаль: воть я, пошли меня. И сказаль онь: иди и скажи народу сему: слухомь услышите, и не уразумъете, и (очами), смотръть будете, и не увидите (Ис. 6, 1-9). Таковы предвъщанія пророка, по внушенію Духа. Ты же, возлюбленный, вникни въ силу сказаннаго, чтобы понять исполненіе тайнъ и узнать, каково и для чего здѣшнее собраніе наше. При словахъ пророка, предвъщающаго чудо, ты поди и перенесись мысленнымъ взоромъ съ пламеннымъ чувствомъ, съ радостію и усердіемъ, къ славному Виелеему, и напечатлъй въ себъ ясный образъ, сравнивъ пророчество съ исполненіемъ событій; ибо кто пристально посмотритъ на тамошнія событія, для того не нужны будутъ длинныя ръчи, чтобы достигнуть познанія. Все ясно для разумных и справедливо для пріобрътших знаніе (Притч. 8, 9). Ибо вотъ здъсь открыто предстоитъ Дъва-Матерь, какъ престолъ для Царя Господа Саваова, высокій и превознесенный славою Создавшаго его. На немъ представь Господа, нынъ пришедшаго къ тебъ во плоти. На этомъ, говорю, давственномъ престола преклонились предъ Тамъ, который предпринялъ для тебя такой новый и преславный

путь. Посмотри вокругъ очами въры, и ты найдешь около Него и царское священство Серафимовъ. Ибо и они обыкновенно сопровождаютъ шествіе Царя. Посему тамъ и говорится, что они восхваляли не только хвалами тріипостасное существо единаго Божества, но и почитаемую всѣми славу, явившуюся нынѣ на землѣ Богоявленіемъ одного изъ лицъ Святой Троицы, словами: вся земля полна славы Его. Ибо мы вѣруемъ, что вочеловѣчившемуся для насъ по благоволенію (Ефес. 1, 5) Сыну присущъ по божеству и нераздѣльный отъ него Отецъ съ единосущнымъ своимъ Духомъ. Потому что Бого, говоритъ священно-проповѣдникъ Павелъ, былъ во Христь, примиряя съ Собою міръ, не вмъняя людямъ преступленій ихъ (2 Кор. 5, 19), указывая на Отца въ Сынѣ по причинѣ одного ихъ благоволенія.

3. Ты же, любитель празднества, представляя столь славныя и для тебя совершаемыя дъла въ Виолеемъ, присоединись съ радостію къ тѣмъ, которые величественно торжествуютъ на небесахъ твое спасеніе. Ликуй предъ дъвственнымъ престоломъ, какъ нъкогда Давидъ предъ кивотомъ (1 Цар. 6, 14). Прославь Господа, всегда и вездъ сущаго, и от демана, какъ говоритъ пророкъ (Авв. 3, 3), благоволившаго явиться во плоти роду человъческому. Скажи вмъств съ Моисеемъ: Онъ Богъ мой и прославлю Его, — Богъ Отиа моего, и превознесу Его (Исх. 15, 2). Затъмъ послъ благодаренія весьма полезно изслѣдовать, какая была причина явленія Царя славы въ Виолеемъ. Родиться въ Виолеемъ тълесно побудило, Непринуждаемаго, милосердіе къ намъ; какая необходимость могла быть для того, чтобы Безвременный, ставши груднымъ младенцемъ во времени, и Невмъстимый, бывъ обвитъ пеленами, сдълался изгнанникомъ и переселенцемъ? Если ты, божественное и богодухновенное собраніе, хочешь знать и это, то послушай Моисея, который ясно проповъдуетъ народу, и, приводя къ познанію сверхъестественнаго рожденія, говорить: всякій младенець мужескаго пола, разверзающій ложесна посвящается Господу (Исх. 15, 2. Лук. 2, 23). О чудо! О бездна богатства и премудрости и въдънія Божія! (Римп. 11, 33). Господу закона и пророковъ надлежало совершить

все по собственному своему закону, и быть не нарушителемъ, но исполнителемъ закона, а вмъстъ съ тъмъ съ окончаніемъ закона соединить начало благодати своей. Посему и высшая закона, Матерь, подчиняется закону, и пречистая соблюдаетъ, опредъленный для нечистыхъ, сороковый день: и свободная отъ закона, повинуется закону, и приношеніе дълается за Того, Который освятилъ насъ, - пара чистыхъ птицъ, въ знакъ невинности приходящихъ. А что это рожденіе было чистое и не подлежавшее очищенію, свидътель словъ моихъ объ этомъ Исаія, ясно возвъщающій вселенной: еще не мучилась родами, а родила, прежде нежели наступили боли ея, (избъгла и) 1), разръшилась сыномі, Кто слыхаль таковое? Кто видаль подобное этому? (Ис. 66, 7). Итакъ пресвятая Дъва-Матерь избъгла свойственнаго женамъ предъ рожденіемъ, какъ и зачала безъ соитія, потомучто Святый Духъ предобручилъ и освятилъ ее. Она родила первороднаго и единороднаго Сына Отца, который на небесахъ возсіялъ единородно безъ матери изъ Отчаго естества и сохранилъ нераздъльною и неразлучною дъвственность естественнаго единства (съ Нимъ), и на землъ, въ дъвственномъ чертогъ, какъ женихъ, непреложно соединился съ Адамомъ и сохранилъ матерную чистоту неповрежденною и непорочною, который на небесахъ рожденъ нетлѣнно, и на землѣ родился неизреченно. Впрочемъ обратимся къ предложенному предмету.

4. Итакъ пророкъ отвелъ Дѣву изъ Назарета, чтобы спасительный плодъ родился въ Виелеемѣ, и пророкъ же, изведши, явилъ міру надежду жизни. Такимъ образомъ воздвигшись со стогновъ Виелеемскихъ, кивотъ Божій (который воздавалъ долгъ закону о сороковомъ днѣ не по долгу, а по благодати). остановился на горахъ Сіонскихъ; и воспріявшая въ чистѣйшія нѣдра, какъ на высокій престолъ, превосходящаго человѣческое естество, Царя всѣхъ, сопрестольнаго Богу-Отцу и неотлучнаго отъ Него Сына, представила тамъ (Его) съ чистѣйшею воспринятою отъ нея

<sup>1)</sup> По переводу 70-ти толковниковъ.

плотію. Входить во храмъ священная Матерь, чтобы явить чуждое закону чудо, вожделъннаго Сына, отверзшаго ложесна дъвства и не повредившаго ключей дъвства. стоящаго выше закона и исполняющаго законъ, бывшаго прежде рожденія и явившагося по рожденіи, воплотившагося отъ ней превыше закона природы. Всякое чрево, напередъ разверзаемое и оплодотворяемое отъ соитія, воспринимаетъ зачатокъ рожденія, и при послѣднихъ болѣзняхъ производить на свъть, по премудрости Создателя, разумный и соотвътственный плодъ природы, по Слову Божію: плодитесь и разможайтесь и наполняйте землю (Быт. 1, 22). А ея чрево, не бывъ напередъ разверзаемо и оплодотворяемо, пребывъ въ одномъ и томъ же состояніи дівства, произрастило плодъ сверхъестественный и вмѣстѣ сродный себѣ, по нераздъльному съ нимъ единству, невредимо, чудодъйственно. Итакъ входитъ во храмъ превысшая храма, облеченная двойною славою, т. е. славою пречистаго дъвства и неизреченнаго дъторожденія, благословеніемъ закона и святостію благодати. Посему и говоритъ тайнозритель: и исполнился домъ славы Его и Серафимы стояли сокругь Его, и взывали дригь ко другу, и говорили: свять, свять, свять Господь Саваовъ! вся земля полна славы Его (Ис. 6, 3). Тоже самое и блаженный пророкъ Аввакумъ прекрасно воспълъ, говоря: посреди двихъ животныхъ Ты будешь узнанъ; когда приближатся лъта, Ты будешь познань; когда придеть время, Ты будешь показань (Авв. 3, 2.) 1). Смотри, съ какою ясною точностію говоритъ Пухъ. Знаніе, говоритъ Онъ, познаніе, и показаніе, которыя означаютъ слъдующее; слова: посреди двухг животных ты бидешь узнань - означають остнение божественною славою Его. бывшее при законъ въ недоступномъ (Святомъ святыхъ) надъ очистилищемъ кивота, между изображеніями Херувимовъ, какъ говоритъ Богъ къ Моисею: тамъ я буду открываться тебъ (Исх. 25, 22); равно какъ и упомянутое нынъ Ангельское собраніе по поводу преславнаго Богоявленія самого Спасителя во плоти, какъ провозвъстилъ Исаія. А

<sup>1)</sup> По переводу 70-ти толковниковъ.

св. менодій еп. и муч.

слова: когда приближатся льта, ты будешь познань, —означають, какъ сказано, преславное познаніе невидимаго Спасителя нашего Бога, какъ въ одномъ мѣстѣ говоритъ священнотаинникъ Павелъ: когда пришла полнота времени, Богь послаль Сына своего, который родился от жены, подчинился закону, чтобы искупить подзаконных, дабы намъ получить усыновленіе (Гал. 4, 4—5). Слѣдующія затѣмъ слова: когда придсть время, ты будешь показанъ — нужно ли объяснять для того, кто внимательнымъ окомъ приникнетъ къ настоящему празднеству? Ты будешь показанъ, говорится здѣсь, въ храмѣ, какъ бы на царскомъ сѣдалищѣ, родившею Тебя пречистою Матерію въ благолѣпіи воплощенія Твоего. Выражая это съ большею ясностію, пророкъ взывалъ такъ: Господь во святомъ храмъ своемъ; трепещи предъ лицемъ Его вся земля (Псал. 10, 5. 95, 9).

5. По истинъ страшно совершившееся съ Тобою таинство, Матерь-Дъва, духовный престолъ, препрославленный и достойный Бога. Ты явила изумительное чудо для небесныхъ и земныхъ. Свидътельствомъ и неопровержимымъ доказательствомъ этого служитъ то, что при новомъ чудъ сверхъестественнаго Твоего рожденія Ангелы на землѣ воспѣвали: слава въ вышнихъ Богу, и на земли миръ, въ человъкахъ благоволеніе (Лук. 2, 14), тройственностію пѣсни выражая тройственность святыни. Блаженна Ты между женами, богоблаженная; ибо чрезъ Тебя земля исполнилась священной славы Божіей, какъ и въ псалмахъ поется: благословенъ Господь Богь Израилевь (71, 18), и наполнится славою Его вся земля; буди, буди (ст. 19). И поколебались, говорить пророкь, верхи врать от гласа восклицающих (Ис. 6, 4), чъмъ означается завъса храма, осънявшая прообразовавшій Тебя ковчегъ Завъта, чтобы открылась для меня истина и чтобы чрезъ предшествовавшіе образы и подобія мнѣ научиться со страхомъ и трепетомъ почитать и поклоняться совершающемуся съ Тобою таинству, а вмѣстѣ съ тѣмъ, чтобы этою тѣнію закона я былъ удержанъ отъ дерзновеннаго и безстыднаго, не благоговъйнаго созерцанія Того, кто стоитъ выше всего въ своей непостижимости. Ибо если прообразу Твоей святости воздана была такая честь отъ Бога, что никто кромъ священниковъ

не могъ подходить или имъть доступъ къ его созерцанію, такъ какъ завъса отдъляла и охраняла входъ туда, какъ къ царицъ: то какое и сколь великое почитаніе отъ насъ уничиженнъйшихъ должно быть Тебъ, истинной Царицъ, истинному одушевленному Кивоту Законодателя Бога, сдълавшейся по истинъ вмъстительнымъ небомъ для невмъстимаго Бога? Ибо когда Ты, Пресвятая, явилась міру, какъ свътоносный день, и явила Солнце правды, то разсвялась ужасная тьма, уничтожилась власть тирана, разрушилась смерть, ниспровергнуть адъ, и всякая вражда исчезла предъ миромъ, и пагубныя бользни отступили отъ появившагося спасенія, и вся вселенная наполнилась свътомъ чистой истины. На это указывая и Соломонъ, въ книгъ Пъснь Пъсней, говорилъ: возлюбленный мой принадлежить мню, а я ему; онъ пасеть между лиліями, доколь дышеть день прохладою и устають тыни (2, 16, 17). И такъ, когда, по словамъ праведнаго Давида, явился Бого богово во Сіонъ (Пс. 83, 8) 1) и великольніе красоты Его явилось во Іерусалимъ (Пс. 95, 6), и септъ возсіяль на Праведника и на правыхъ сердцемъ веселіе (Пс. 96, 11), то Освятитель и Господь освящаемыхъ призвалъ Духомъ Святымъ учителя и служителя закона на служение и свидътельство совершающемуся.

6. Посему старецъ Симеонъ, сбросивъ немощь возраста и облекшись силою надежды, поспѣшилъ встрѣтить предъ лицемъ закона подателя закона, самовластнаго учителя, Бога Авраамова, защитника Исаакова, Святаго Израилева, наставника Моисея, обѣщавшаго открыть ему, какъ бы сзади (Исх. 33, 23), Божественное воплощеніе, богатаго въ бѣдности, предвѣчнаго въ младенчествѣ, невидимаго въ видимомъ, непостижимаго въ объемлемомъ, величайшаго въ маломъ видѣ, находящагося въ храмѣ и на небесахъ возсѣдающаго на царскомъ престолѣ и на колесницѣ херувимской, непрестанно пребывающаго долу и горѣ, сущаго въ образѣ раба и въ образѣ Бога Отца, повинующагося и царствующаго надъ всѣмъ. Онъ весь исполнился желанія,

<sup>1)</sup> По переводу 70-ти толковниковъ

весь-надежды, весь-радости, и сталъ уже самъ не свой, а Того, кто былъ предметомъ его надежды. Святый Духъ возвъстилъ ему, и онъ, еще прежде прибытія въ храмъ. окрыляясь очами ума, восхищался какъ-бы уже обладая желаемымъ. Побуждаемый такими чувствованіями, онъ, быстро восходитъ по ступенямъ и входитъ въ древній священный храмъ, но не заботясь о храмъ распростираетъ священныя объятія для Владыки храма, говоря и вмѣстѣ воспѣвая такія слова, приличныя вожделівнному торжеству: Тебя я желаю, Владыка Боже Отцевъ и Господи милости, сподобившаго собственною славою и силою, промышляющею о всъхъ, и милостію снисхожденія къ намъ, какъ бы примирительнымъ посредничествомъ, установить дружественное согласіе между небесными и земными; Тебя я ишу, Создателя всъхъ: на Тебя взираю, объемлющаго все Словомъ Своимъ: Тебя срътаю, владычествующаго надъ жизнію и смертію: Тебя ожидаю, законодателя и преемника закона; Тебя алкаю, воскрешающаго мертвыхъ; Тебя жаждаю, облегчающаго страждущихъ; Тебя желаю, Творца и Искупителя міра: ты — Богъ нашъ, и Тебъ мы покланяемся: Ты святый храмъ нашъ, и къ Тебъ мы возносимъ молитвы; Ты — законодатель законовъ, и Тебъ мы повинуемся: Ты — Богъ первый, и прежде Тебя не было другаго Бога, родившагося отъ Бога Отца (Ис. 43, 10), и послѣ Тебя небудетъ другаго Сына у Отца, Единосущнаго и равночестнаго; знать Тебя, есть полная праведность, и признавать власть Твою - корень безсмертія (Прем. 15, 3); Ты для нашего спасенія-камень краеугольный, драгоцинный и избраннный (Ис. 28. 16, 1 Петр. 2, 6), предвозвъщенный Сіону; Тебъ подчинено все, какъ виновнику, приведшему все изъ небытія въ бытіе, дающему крѣпкое устройство неустроенному, держащему и сохраняющему сотворенное, Создателю различныхъ тварей. управляющему всемъ своею всемогущею и премудрою десницею, приводящему въ порядокъ всякое нестроеніе и соединяющему всъхъ неразрывными узами согласія и мира. Ибо-Тобою мы живемъ и движемся и существуемъ (Дѣян. 17, 28): посему. Господи Боже мой, я превознесу Тебя, восхвалю-

имя Твое; ибо Ты совершилъ дивное, опредпленія древнія истинныя (Ис. 25, 1), облекшись славою и величіемь (Пс. 103, 1). Подлинно, что славнъе для царя блестящей порфиры и свътлой діадимы? Или что величественнъе для милосердаго Бога человъколюбиваго воплощенія, свътлыми лучами своими озаряющаго съдящих во тымь и тыни смертной? (Лк. 1, 79). Справедливо временный царь и слуга Твой назвалъ Тебя Паремь въковь, сказавъ: Ты прекраснъе сыновь человъческихъ (Пс. 44, 2—3), какъ Богъ и человъкъ между людьми; ибо Ты при божественномъ воплощении Твоемъ препоясаль чресла свои правдою (Ис. 11, 5), какъ въ самомъ себъ правда и истина и веселіе всъхъ. Итакъ веселись сегодня небо вмъстъ со мною; ибо сжалился Богъ надъ народомъ своимъ; кропите облака правду міру (Ис. 45, 8), и основанія земли возглашайте миръ находящимся во адъ; явилось воскресеніе мертвыхъ; пусть и земля провозглашаетъ милость живущимъ на ней, ибо я исполнень утъшеніемь и преизобилую радостію (2 Кор. 7, 4); потому что я увидълъ Тебя, Спасителя людей.

7. Когда старецъ ликовалъ такимъ образомъ и радовался Божественнымъ веселіемъ, тогда святая Богоматерь явно исполняла то, что образно описано пророкомъ Исајею (6, 6). Она, принявъ объятіями святыхъ рукъ своихъ, какъ бы клещами, животворящій и неизреченный уголь, принявшій плоть отъ пречистаго и пренепорочнаго ея жертвенника, подала его праведнику, говоря, мнъ кажется, и вмъстъ увъщевая такъ: пріими, досточимый старецъ и прекраснъйшій изъ священниковъ, пріими Господа, и насладись своею неоскудъвающею надеждою; пріими, доблестнъйшій, сокровище неисчерпаемое и богатство неизсякаемое; пріими, мудрѣйшій въ объятія свои крѣпость неизъяснимую и силу непостижимую, тебя укрѣпляющую; возьми, служитель храма. величіе безпредъльное и кръпость несравненную. Соединись объятіями, достоуважаемый, съ самобытною жизнію и живи: обними, праведнъйшій, нетлъніе и обновись; это — не дерзновенное дъло; не сомнъвайся, священнъйшій; насладись желаемымъ, достоуважаемый, и восхищайся подаваемымъ

тебъ, или лучше подающимъ самаго Себя; просвъщайся, благоговъйнъйшій, Солнцемъ правды, сіяющимъсквозь чистое зерцало плоти. Не бойся скромности, не страшись кротости Его, блаженнъйшій; не страшись смиренія и не изумляйся уничиженію Его, преданнъйшій; съ готовностію прилъпись къ Нему и не медли повиновеніемъ. Изрекаемое и предлагаемое не есть дъло дерзновенное; не сопротивляйся, разумнъйшій. Не опаляетъ огонь благодати Господа моего, но просвъщаетъ, праведнъйшій. Пусть убъдитъ тебя, законовъдущій, купина (Ис. III, 2), прообразовавшая меня въ несожигавшемъ ее пламени. Пусть убъдитъ тебя, дътоводитель, росоносная пещь (Дан. III, 21) въ домостроительствъ этого таинства. Кромъ того пусть научитъ тебя и мое чрево, въ которомъ вмъстился Невмъстимый, изъ котораго и воплотилось безплотное Слово. Уже звуки трубъ не устрашаютъ приступающихъ (Исх. XIX, 16), и гора дымящаяся уже не внушаетъ страха приближающимся, и законъ уже не наказываетъ нещадно прикасающагося дерзновенно (2 Цар. V, 6); ибо нынъ происходящее есть дълочеловъколюбія, нынъ являющееся есть дъло снисхожденія Божія. Съ благодарностію пріими пришедшаго къ тебъ Бога; ибо Онъ истребитъ беззаконія твои и очиститъ грѣхи твои. На тебъ пусть будетъ предъизображено очищеніе (всего) міра; въ тебѣ и чрезъ тебя пусть предвозвѣстится народамъ благодатное оправданіе. Ты достоинъ быть животворнымъ начаткомъ. Ты пользовался закономъ? Насладись и благодатію. Ты утомленъ письменемъ? Обновись въ духъ. Совлеки съ себя ветхое и облекись въ новое. Ты и самъ, я думаю, не незнаешь этого.

8. Послѣ всего этого праведникъ возъимѣвъ смѣлость и повинуясь увѣщанію Богоматери, послужившей Богу для людей, принялъ въ старческія объятія Ветхаго днями въ младенчествѣ (Дан. 7, 13), благословилъ Бога и сказалъ: нынъ отпущаешь раба Твоего, Владыко, по слову Твоему, съ миромъ; ибо видъли очи мои спасеніе Твое, которое Ты уготовалъ предълицемъ всъхъ народовъ, свътъ къ просвъщенію язычниковъ и славу народа Твоего Израиля (Лук. 2, 29—32). Я принялъ отъ Тебя

безпечальную радость; пріими меня, радующагося и прославляющаго милости Твои, Господи. Ты даровалъ мнъ веселіе; душевно воздаю Тебъ благодарностію. Я позналъ силу любви Божіей; ибо для меня Богъ, неизъяснимо и нетлѣнно родившійся отъ Тебя, сдълался человъкомъ. Я позналъ неизреченное величіе Твоего о насъ попеченія: ибо Ты послалъ собственнаго Сына своего на помощь намъ. Я позналъ наставленіе Соломона, который говоритъ: крппка какт смерть любовь (Пъс. пъсн. 8, 6); ибо чрезъ нее сокрушится жало смерти, чрезъ нее умершіе увидятъ жизнь, чрезъ нее смерть познаетъ свою смерть, потерявъ надъ нами свою власть; чрезъ нее и виновникъ зла змій будетъ плѣненъ и низверженъ, Ты явиль намь, Господи, спасеніе Твое (Пс. 97, 2), даровавъ намъ произрастеніе мира, и мы уже не будемъ болѣе блуждать. Ты открылъ намъ, Господи, что не окончательно Ты презрѣлъ рабовъ Твоихъ, Благій, и не забылъ твореній рукъ Твоихъ: ибо Ты сжалился надъ бъдственнымъ состояніемъ нашимъ, обильно изливъ на насъ свойственную Тебъ и неисчерпаемую милость Твою, совершивъ искупленіе наше чрезъ Единороднаго и Неизмѣняемаго и Единосущнаго Сына Твоего, признавъ недостойнымъ Твоего величія и благости ввърить рабу это благодъяніе и спасеніе рабовъ Твоихъ или предоставить служителю примиреніе съ Тобою преступниковъ; но чрезъ Единосущный Свътъ ты даровалъ свътъ съдящими во *тымъ и тъни смертной* (Ис. 9, 2. 42, 7. Лук. 1, 79), чтобы они во септь Теоемъ увидъли септь въдънія (Пс. 35, 10), и чрезъ Владыку и Создателя Ты благоволилъ возстановить насъ въ нетлъніе; и чрезъ изгнавшаго изъ сладостнаго рая даровалъ намъ возвращение въ рай; и чрезъ импющато власть прощать гръхи (Марк. 2, 10) Ты истребиль рукописаніе на насъ (Колос. 2, 14); и чрезъ возсъдающаго вмъстъ съ Тобою на престолъ и неотлучнаго отъ Божественнаго естества Твоего Ты даровалъ намъ примиреніе съ Тобою и дерзновенный доступъ къ Тебъ, чтобы обътование столь многихъ и столь великихъ благъ, утвержденное рукописаніемъ верховнаго Владыки и истиннаго и самовластнаго Бога, было несомнънно для помилованныхъ и сподобившихся благодати. Объ

этомъ и пророкъ предсказалъ, говоря: не ходатай, и не ангелъ, но самь Господь спась ихъ: Онь любить ихъ, и щадить ихъ, и восприняль ихъ, и вознесь ихъ (Ис. 63, 9) 1). И все это не по дъламъ праведности, которыя бы мы сотворийи (Тит. 3, 5), и не потому, чтобы мы возлюбили Тебя (ибо земнородный прародитель нашъ, удостоенный райской сладостной жизни, презрѣвъ божественную и спасительную заповѣдь Твою, признанъ недостойнымъ этого животворнаго жилища и все потомство сдълалъ бъдственнымъ, передавъ ему пагубные плоды грѣха), но Ты Самъ, Господи, по неизреченной любви къ созданію Твоему, умилосердился надъ нами, и сжалился надъ отверженіемъ нашимъ, и оказалъ состраданіе къ растлѣнію нашему, чтобы помиловать насъ (1 Іоан. 5, 9). Посему у насъ, потомковъ Адама, и составляются празднества, что Создатель Адама добровольно сдълался новымъ Адамомъ. и благоволение Господа Бога нашего явилось на насъ (Пс. 89, 17), такъ что мы узръли Бога лицемъ къ лицу и спасаемся. Посему, Владыка, я и желаю отпущенія отъ Тебя. Я увидълъ спасеніе Твое: да буду избавленъ отъ бремени тяжкаго письмени. Я увидълъ въчнаго и несмъняемаго Царя; да буду избавленъ отъ рабскихъ и тягостныхъ узъ. Я увидълъ Владыку по естеству и Искупителя; да сподоблюсь свободныхъ узъ Его. Избавь меня отъ ига осужденія и подвергни игу оправданія. Избавь меня отъ ига проклятія и убивающаго письмени (2 Кор. 3, 6) и присоедини къ благословенному числу принимаемыхъ въ усыновленіе благодатію сего истиннаго, равночестнаго и равномощнаго Сына Твоего.

9. Такими краткими словами, говоритъ онъ, да ограничится нынѣ благодареніе Богу. Но чтоже скажу я Тебѣ, Матерь-Дѣва и Дѣва-Матерь? Твое дѣло не человѣческое, и хвала Тебѣ выше человѣка. Но печальное недоумѣніе мое облегчается славословіями тебѣ отъ Духа; посему, принося Тебѣ Твое, вѣнцомъ съ безсмертныхъ луговъ я украшу священную и боговѣнчанную главу Твою. Съ отеческими хвалебными пѣснями я обращусь къ Тебѣ, дщерь Давида и

<sup>1)</sup> По переводу 70-ти толковниковъ.

Матерь Господа и Бога Давидова: ибо недостойно и неблагопотребно было бы украшать чуждыми украшеніями Тебя, блистающую собственною славою. И такъ, прими, благосклоннъйшая, дары драгоцънные и свойственные Тебъ одной, высшая всъхъ родовъ и честнъйшая всъхъ видимыхъ и невидимыхъ тварей. Блаженъ корень Іессеевъ и треблаженъ домъ Давидовъ, въ которомъ Ты произрасла. Бого посреди Тебя и не поколеблешься: ибо Всевышній освятиль жилище свое (Пс. 45, 3-5). Въ Тебъ завъты и клятвы Бога къ отцамъ нашимъ получили славное окончаніе: ибо чрезъ Тебя Госполь. Богъ силъ, явился съ нами. Прообразовавшая Твой боговидный образъ неприступная купина неопально (Исх. 3, 2) вмѣщала Бога, явившагося пророку, какъ Онъ благоволилъ открыться. Твердый и несъкомый камень, прообразовавшій проистекшую изъ тебя всемірную благодать и отраду, изъ сухихъ нѣдръ своихъ обильно произвелъ для жаждущаго въ пустынъ народа (Исх. 17, 6) спасительное врачевство. И жезлъ священническій (Числ. 17, 8), произрастившій невоздъланный плодъ (Евр. 9, 4) - залогъ непрерывнаго священства, показалъ неложное знаменіе Твоего сверхъестественнаго рожденія. Что еще? И великій Моисей, проведши долгое время на горъ, не представилъ ли недовъдомыя таинства, совершающіяся съ Тобою, чистая, въ таинственныхъ о Тебъ прообразахъ? Получивъ повелъніе устроить ковчегъ по образу и подобію, Онъ тщательно исполнилъ повелѣніе, хотя и случилось начто печальное предъ его нисшествіемъ (Исх. 32, 1), устроилъ его въ размърахъ пяти съ половиною локтей (1), и прикрывъ Херувимами сдѣлалъ его вмѣстилищемъ закона, весьма ясно предзнаменующимъ Тебя, Богородица, непорочно зачавшую и неизреченно родившую нетлѣнный плодъ въ концѣ пяти съ половиной оборотовъ міра <sup>2</sup>). Ради Тебя и непорочнаго принятія отъ Тебя Богомъ Словомъ плоти, пребывающей съ Нимъ навсегда неизмѣнно и нераздъльно, и стамна златая (Евр. 9, 4), какъ неложный

<sup>1)</sup> Ковчегъ завъта былъ въ длину два локтя съ половиною, въ ширину — полтора локтя и въ высоту полтора локтя. Исход. 25, 10.

<sup>2)</sup> Т. е. около 5500 лътъ послъ сотворенія міра.

прообразъ Твой, хранила внутри себя неизмѣнною и постоянною манну, которая иначе измѣнялась и портилась въ одинъ день. И пророкъ Илія, какъ провидецъ и соревнователь Твоей чистоты дъйствіемъ Духа, украсился вънцомъ огненоснаго вида (4 Цар. 2, 11), бывъ поставленъ божественнымъ изволеніемъ выше смерти. И преемникъ его Елисей, наученный мудрымъ учителемъ, предъизображая Тебя, еще не бывшую, какъ бы уже присущую, сверхъестественно знаменіями (будущихъ) истинъ оказывалъ помощь нуждающимся, то посредствомъ чаши новой и содержащей цълительную соль, исправляя нездоровую воду, въ знакъ возстановленія міра чрезъ совершающееся на Тебѣ таинство, то незаквашенною мукою, прообразомъ безсъменнаго рожденія (Твоего), истребляя въ пищъ смертную горечь, то сверхъестественными дъйствіями въ Іорданъ, превышая дъйствія естественныя, и тъмъ предвозвъщая низшествіе Господа нашего во адъ и чудесное избавленіе находящихся въ тлѣніи (4 Царст. 4, 20— 41.8, 10). Ибо все уступало и покорялось, бывъ побъждаемо Твоимъ Божественнымъ образомъ.

10. Впрочемъ, для чего мнѣ слишкомъ распространять свою рѣчь, задерживая ея теченіе различными прообразованіями, когда предъ нашими глазами предстоитъ совершившаяся на Тебъ истина, которою всего лучше и полезнъе можно наслаждаться? И такъ, оставивъ духовныя повъствованія и чудеса святыхъ во всъхъ покольніяхъ, къ Тебъ, приснопамятная, обращаюсь при настоящемъ торжествъ. Благословенна ты, всеблагословенная и всевожделънная. Благословеніями Господа преисполнено богоблагодатнъйшее имя Твое, Богородительница и просвътительница върныхъ. Ты объемлешь, такъ сказать, необъемлемаго; Тыкорень прекраснъйшаго цвъта (Ис. XI, 1), матерь Создателя, питательница питающаго, содержащая Вседержителя, носящая держащаго все словом (Евр. І. 3). Ты-врата грядущаго Бога во плоти, клещи очистительнаго угля (Ис.,VI, 6), малое вмъстилище вмъщающаго въ нъдрахъ своихъ все, руно непостижимой росы (Суд. VI, 37), жизнедательный колодезь Виөлеемскій, желанный Давидомъ (2 Цар. XXIII, 15),

изъ котораго проистекло питіе безсмертія, — очистилище (Исх. XXV, 17), изъ котораго Богъ явился людямъ въ человъческомъ образъ. — чистое одъяние одъвающагося свътомъ. какъ ризою (Пс. СIII, 2); Ты дала не нуждающемуся ни въ чемъ плоть, которой Онъ не имълъ, чтобы Онъ, Всемогущій, сділался тімъ, чімъ благоволилъ сділаться. Что славнъе этого? Что выше этого? Тотъ. Кто наполняетъ и небо и землю (Iep. XXIII, 24), которому принадлежитъ все, сдълался нуждающимся въ Тебъ; ибо Ты сообщила Богу плоть. которой Онъ не имълъ. Ты облекла Всемогущаго въ благолъпное всеоружіе плоти, чрезъ которую и Онъ сдълался видимымъ и доступнымъ для меня, и я могу приступить къ Нему и взирать на Него, и чрезъ которую всть раскаленныя стрълы лукаваго будуть угашены (Ефес. VI, 16). Дивно и прекрасно, матерь и раба Божія! Дивно и прекрасно, имъющая заимодавца всъхъ должникомъ своимъ! Всъ мы должники предъ Богомъ, а Онъ дълается Твоимъ должникомъ. Сказавшій: почитай отца твоего и мать (Исх. ХХ, 12), самъ благоволивъ принять на себя это, тъмъ болъе соблюдетъ благорасположение и собственную заповъдь къ послужившей добровольному Его рожденію, и боголѣпно прославить Ту, которую наименовалъ матерію безъ мужа, самъ родившись безъ отца. Такъ будетъ это, будетъ. Приносимыя нами хвалы Тебъ, святьйшее и дивное жилище Божіе, не суть слова безплоднаго красноръчія, и не плодъ мірской лести и угодливости это славословіе Тебъ, Богохвальная и млекопитающая Бога, который даетъ смертнымъ начало бытія посредствомъ рожденія, но свидътельство дъйствительной истины. Впрочемъ, и намъ и будущимъ поколъніямъ не достанетъ времени, чтобы по достоинству ублажить Тебя, матерь Царя въковъ (1 Тит. І, 17), какъ говоритъ въ одномъ мъстъ священный пророкъ, внушая намъ непостижимость Твою: какт великт дом Божій, и какт пространно мысто владычества Его! Великъ Онъ и не имъетъ конца. высокъ и неизмъримъ (Варух. III, 24-25). По истинъ пророческое и по истинъ неложно это слово о Твоемъ величіи: ибо Ты одна удостоилась уподобиться Богу въ дълахъ Божіихъ, Ты одна родила по плоти Бога, единородно и совъчно рожденнаго отъ Бога Отца. Такъ по истинъ исповъдуютъ содержащіе правую въру.

11. Обратимся наконецъ, любомудрые, къ старцу Богопріимцу и благочестивому учителю, спасительно переплывшему море (достоинствъ) Дѣвы, и отпустимъ Его, получившаго Божественное отпущение и доставившаго намъ вожделѣнное ученіе о Богѣ; сами же продолжимъ слово, неуклонно направляя путь къ предположенной цъли при вышнемъ руководствъ, чтобы намъ не остаться совершенно безплодными и безполезными для должнаго. И такъ, когда къ этому священному событію были призваны священство и пророчество и предстали къ этому славному и дъвственному престолу два богоименитые праведника, т. е. Симеонъ и Анна, представлявшіе дъйствительные образы двухъ народовъ (старецъ — израиля и обветшавшаго закона, а вдовица - вдовствовавшей тогда церкви язычниковъ); то старецъ, олицетворявшій законъ, просилъ отпущенія, а вдовица, олицетворявшая Церковь, представила исповъданіе и говорила о Немъ всъмъ, ожидавшимъ избавленія во Іерусалимѣ (Лук. II, 38), какъ все это весьма благовременно и сверхъестественно сказанное ими обоими и соотвътствующее священнодъйствію, изложено въ Писаніи. Ибо надлежало, по истинъ надлежало старцу, знавшему сказанное въ законъ: его послушайте, и всякій, кто не послушаеть Его, будеть истреблень изь народа своего (Втор. XVIII, 15, 19), желать мирнаго отпущенія отъ руководства закона. Ибо оскорбленіемъ и дерзостію было бы, если бы въ присутствіи и при бесъдъ царя оруженосецъ сталъ говорить противное и слушатели ему стали внимать. Надлежало и вдовицѣ, получившей дары, превышающіе разумъ, торжественно воздать благодареніе Богу, такъ чтобы совершавшееся здѣсь было согласно и съ закономъ. Наконецъ необходимо объяснить, почему между пророческими прообразованіями, которыя имъютъ, какъ показано, близкое отношеніе къ этимъ необыкновеннымъ торжествамъ, сказано, что домъ наполнился куреніями (дыма); и это было не случайно, а знаменательно вслъдствіе три-

святаго гласа, какъ говоритъ пророкъ, который взывали небожители (Ис. VI, 4). Если ты, любомудрый, обратишь вниманіе на повъствуемое, то найдешь причину этого. Слихомъ, продолжаетъ пророкъ, услышите, и не уразумъете; и очами смотръть будете, и не увидите (Ис. VI, 9, Дъян. XXVIII, 26). Такъ неблагодарные Іудеи, видъвъ славныя чудеса, которыя совершилъ Богъ на землю, по словамъ пъснопъвца Давида (Пс. XLV, 9) 1), видъвъ непрерывныя и непрестанныя знаменія и въ глубинъ и на высотъ (Ис. VII, 11), какъ предрекъ Исаія (а что именно? Матерь выше естества и рожденіе выше разума, матерь земную, а Сына небеснаго, необыкновенное Боговочеловъчение и безбрачное дъторождение, которыхъ что могло быть славнье и удивительные между тварями?), видъвъ все это, относились какъ-бы не видъвшіе, смежая глаза свои и не обращаясь къ славословію; посему и наполнился домъ тщеславія ихъ дымомъ.

12. При этомъ видъніи они еще и слышали, стоявшаго выше всего видимаго, старца праведнъйшаго, мужа достовърнаго, мужа достойнаго подражанія, мужа вдохновеннаго, законоучителя, почтеннаго священствомъ, украшеннаго даромъ пророчества, продлившаго жизнь свою надеждой на • Христа и (доселѣ) отложившаго долгъ смерти, ликующаго, славословящаго, преобразившагося отъ радости, всецъло прекраснымъ вдохновеніемъ вышедшаго изъ себя для Бога (2 Кор. V, 13), измънившагося въ Ангела прекраснымъ измъненіемъ, возносящаго отъ избытка радости благодаренія и возв'ящающаго свыть къ просвыщенію язычниковь и славу народа Твоего Израиля (Лук. II, 32), и однако не захотъли внять слышанному и дивному для самихъ небожителей; посему домъ тщеславія ихъ и наполнился дымомъ. А дымъ есть знаменіе и свидѣтельство гнѣва, какъ написано: поднялся дымъ отъ инъва Его и изъ устъ Его огонь поядающій (Псал. XVII, 9); и въ другомъ мѣстѣ: и въ народъ непокорномъ возгорался (огонь) инъва (Сир. XVI, 7). Указывая на это, Господь въ св. Евангеліи говоритъ Іудеямъ: се оставляется домъ-

<sup>1)</sup> По переводу 70-ти толковниковъ.

вашь пусть (Мв. XXIII, 28), и еще: пославь войска свои, царь истребиль убійць оныхь и сжегь городь ихь огнемь (Мө. XXII, 7). Таковы дъйствія Іудейскаго невърія, вопреки троичному славословію. Между тъмъ какъ предълы всей вселенной освящались и величайшій домъ Церкви наполнился, какъбы разлившеюся въ обиліи водою моря, славою Господнею отъ трисвятаго славословія (Ис. VI, 3, 4), надъ ними сбылось возвъщенное; и съ ихъ концемъ соединилось начало пророчества, означавшаго, какъ сказано Духомъ, провозвъстникомъ истины, будущую бъдственную перемъну съ ними въ примъръ, въ слъдующихъ словахъ: (и было) 68 годъ, въ который умерь царь Озія, видъль я Господа (Ис. 6, 1). гдъ отступникъ Озія взять въ образецъ всьхъ отступниковъ, которыхъ онъ есть какъ-бы глава, который за свое безразсудство и получилъ наказаніе, по божественному опредъленію напечатлънное на чель, какъ бы на мъдной статуъ, показывая всъмъ это воздаяние за отвратительное нечестіе. Посему богомудро провидецъ (нынъ) совершающагося, въ противоположность отверженію неблагодарной синагоги, указалъ на благодарную Анну, которой самое • имя означаетъ Церковь, оправданную благодатію Христа Бога въ крещеніи; ибо Анна значитъ "благодать" 1).

13. Впрочемъ, остановимъ здѣсь, какъ бы въ пристани, крестоносный корабль слова, по надлежащему собравъ паруса и сдѣлавъ нѣсколько привѣтствій городу великаго Царя (Пс. XLVII, 3. Ме. V, 35), вмѣстѣ съ народомъ Церкви, какъ бы пребывая духомъ и празднуя вмѣстѣ съ бывшими тамъ достопочтимыми отцами и братьями. Радуйся, градъ великаго Царя, въ которомъ совершились таинства нашего спасенія. Радуйся, земное небо, впрный наконецъ Господу городъ Сіонъ (Ис. I, 26). Радуйся и свптись, Іерусалимъ, ибо пришелъ свпты твой (Ис. LX, 1): Свѣтъ присносущій, Свѣтъ вѣчный, Свѣтъ высочайшій, Свѣтъ невещественный, Свѣтъ единосущный Богу Отцу, Свѣтъ сущій въ Духѣ и въ которомъ (пребываетъ) Отецъ. Свѣтъ просвѣтившій вѣка, Свѣтъ

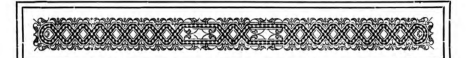
<sup>1)</sup> Съ Еврейскаго: Наппа.

просвътившій вышемірное и находящееся въ міръ, Христосъ истинный Богъ нашъ. Радуйся, городъ святый и избранный Господомъ, торжествуй съ веселіемъ праздники свои, которые уже не подвергнутся обветшанію. Радуйся, городъ счастливъйшій; ибо славное возвъщено о тебъ (Ис. LXXXVI, 3); священники твои облекутся въ спасеніе и святые твои радостію возрадуются (Пс. СХХХІ, 16), и нищіе твои насытятся хлѣбомъ. Радуйся и веселись Іерусалимъ, ибо воцарился Господь посреди тебя (Ис. XII, 6), Господь, чистымъ и невещественнымъ Божествомъ вошедшій въ наше естество и неизреченно воплотившійся отъ дъвственнаго чрева, Господь, не соединявшійся ни съ чімъ другимъ кромъ состава Адама, прельщеннаго зміемъ; ибо не Ангеловъ воспринявъ (Евр. II, 16), отпадшихъ отъ дарованнаго имъ въ началъ славнаго чина и состоянія, Господь явилъ снисхожденіе, будучи Словомъ Божіимъ, всегда пребывающимъ съ Отцемъ. И не для призванія или возстановленія отпавшихъ отъ Свъта преступныхъ демоновъ, какъ думаютъ нечестивъйшіе сообщники лукаваго, Онъ пришелъ въ міръ, но, какъ говоритъ божественный Павелъ, принявъ съмя Авраамово и чрезъ него весь родъ человъческій. Творецъ и Создатель всъхъ непреложно сдълался человъкомъ, чтобы чрезъ общеніе Его съ нами и соединеніе насъ съ Нимъ прекратился доступъ къ намъ грѣха, мало по малу теряющаго силу и исчезающаго, какъ воскъ отъ божественнаго огня, который Спаситель пришедши низвель на нашу землю (Лук. XII, 49). Радуйся же и ты, Церковь каоолическая, находящаяся во всей вселенной, и торжествуй вмъстъ съ нами. Не бойся малое стадо треволненій врага: ибо Отецъ благоволий дать Тебъ царство (Лук. XII, 32) и (силу) попрать выю враговъ твоихъ. Радуйся и веселись, нъкогда бездътная и для благочестія безплодная, а теперь имъющая многихъ чадъ въры (Ис. LIV, 1). Радуйся и ты, народъ Божій. родъ избранный, царственное священство, народъ святый, люди, взятые въ удъль; возвъщай совершенства призвавшаго тебя изъ тымы ез чудный свой севть (1 Петръ II, 9), прославляй Его за милость Его.

14. Радуйся въчно, нескончаемая радость наша (пресвятая Дъва): къ тебъ опять я обращаюсь. Ты — начало, средина и конецъ нашего торжества; Ты — драгоцънный перлъ царства, истинный тукъ всякой священной жертвы, одушевленный жертвенникъ хлъба жизни. Радуйся, сокровище любви Божіей; радуйся, источникъ человъколюбія Сына; радуйся, остьненная гора Святаго Духа (Авв. III, 3) 1). Ты возсіяла, вожделѣнная родительница Свѣта (духовнаго) Солнца, неприступными лучами пламенной любви, родивъ въ концѣ (временъ) рожденнаго отъ начала, явивъ сокровенное и неизреченное таинство, Сына невидимаго Отца, подателя мира, дивно уничижившагося болѣе всякаго уничиженія. Посему молимъ Тебя, превосходнъйшую всъхъ и удостоившуюся матернихъ почестей и дерзновенія, непрестанно памятуй, всесвятая Богородица, о насъ, хвалящихся Тобою и боголъпными славословіями почитающихъ присноживущую и неизгладимую память твою. И ты, досточтимый старецъ Симеонъ, первопріемникъ благочестиваго исповъданія нашего и пропов'єдникъ воскресенія в'єрныхъ, также будь ходатаемъ за родъ нашъ предъ Спасителемъ Богомъ, котораго ты удостоился принять въ свои объятія. Ибо и мы вмъстъ съ тобою воспъваемъ Христа, властвующаго надъ жизнію и смертію, говоря: Ты — Свътъ истинный отъ-Свъта истиннаго, Богъ истинный отъ Бога истиннаго. единый Господь прежде воплощенія и послѣ преславнаго воплощенія, Богъ Самъ по себъ, а не по благодати, для насъ же (сдълавшійся) и совершеннымъ человъкомъ, Царьпо существу своему, не имъющій надъ собою царя, для насъ же и нашего спасенія непорочно и пречисто явившійся въ образъ раба. Будучи нетлъннымъ, Ты пришелъ разрушить тлѣніе, чтобы сдѣлать все нетлѣннымъ. Тебъ принадлежитъ слава и держава, величіе и великолъпіе съ Отцемъ и Святымъ Духомъ во въки въковъ, Аминь.



<sup>1)</sup> По переводу 70-ти толковниковъ.



### III.

# СЛОВО ВЪ НЕДЪЛЮ ВАІЙ 1).

1. Благословенъ Богъ! Поспъшимъ, братія, отъ чудесъ къ чудесамъ Господа, и пойдемъ какъ бы от силы въ силу (Псал. LXXXIII, 8). Какъ въ золотой цепи, составленной изъ колецъ, взаимно соединенныхъ, каждое изъ нихъ держится другаго изъ соприкосновенныхъ съ нимъ, одно прикраплено къ другому и одно слъдуетъ за другимъ, такъ и въ ряду чудесъ, о которыхъ повъствуютъ святыя Евангелія, одно ведетъ къ другому чтительницу празднествъ, Церковь Божію, и всѣ вмъстъ услаждаютъ ее не пищею тлънною, но пребывающею въ жизнъ въчную (Ioaн. VI, 27). Посему, возлюбленные, и мы съ готовностію сердиа (Псал. ІХ, 38), и внимательнымъ ухомъ (Прит. XXV, 12) послушаемь, что скажеть намъ Господь Богь, чрезъ пророковъ и Евангеліе, о настоящемъ святъйшемъ празднествъ. По истинъ Онъ скажетъ миръ народу своему и избраннымь своимь и обращающимь сердца къ Нему (Псал. LXXXIV, 9) 2). Нынъ въщанія пророковъ, подобно трубнымъ звукамъ, привели въ движеніе вселенную, преисполнили радостію и восторгомъ всѣ церкви Божіи и, отвлекши върныхъ съ поприща святаго поста, отъ подвиговъ борьбы со страстями, возбудили ихъ пъть гимнъ побъды и новую пъснь мира въ честь Побъдителя Христа. И такъ пріидите всь, воспоемь Господу! (Пс. ICIV, 1). Пріндите всю народы, восплешемъ руками, воскликнемъ Богу Спасителю нашему гласомъ

<sup>1)</sup> Въ рукописяхъ это слово озаглавливается такъ: "Святаго отца нашего Меоодія слово на Ваіи". Migne, Patr. Curs. Compl. T. XVIII, р. 384.

<sup>2)</sup> По переводу 70-ти толковниковъ.

радости (Пс. XLVI, 2. ICIV, 1). Никто не оставайся непричастнымъ благодати, никто не уклоняйся отъ призыванія: ибо племя непокоряющихся бываеть въ пагубу (Ис. XXXIII, 2) 1). Никто не пренебрегай срътеніемъ Царя, чтобы не остаться внѣ брачнаго чертога (Мат. XXV, 10). Никто не будь между нами съ мрачнымъ лицемъ, когда нужно принять Его, чтобы не подвергнуться осужденію вмѣстѣ съ лукавыми гражданами, и именно съ тъми, которые не хотъли принять Господа своего Царемъ надъ собою (Лук. XIX, 27). Всъ стечемся съ радостію; всѣ примемъ Его съ усердіемъ и будемъ торжествовать съ благоленіемъ. Вместо распростертія одеждъ изліемъ предъ Нимъ сердиа наши (Пс. LXI, 9), воздадимъ Ему благодареніе съ псалмами и пъснопъніями, и непрестанно будемъ взывать: благословенъ грядущій во имя Господне! (Марк. XI, 9). Ибо благословляющие Его благословенны, а проклинающіе Его прокляты (Быт. XXVII, 29). И снова скажу, не преставая побуждать къ святому дълу: пріидите, возлюбленные, благословить Благословеннаго, дабы и Онъ благословилъ насъ! Слово Божіе равно приглашаетъ принесть хвалу Господу всв возрасты и званія, - царей земныхо и вст народы, князей и встх судей земных, юношей и дтвицъ (Пс. CXLVIII, 11. 12), и что ново и удивительно, юному и незлобивому возрасту младенцевъ и грудныхъ дътей предоставляетъ честь, чтобы они, какъ въ древности Моисей предъ исшедшимъ изъ Египта народомъ, прежде всъхъ начали славословить Господа богодухновенною пъснію: благословень грядушій во имя Господне!

2. Нынѣ блаженный Давидъ, видя псалтирь свою въ рукахъ младенцевъ, радуется радостію, ликуетъ духомъ и торжествуетъ съ ними, какъ нѣкогда предъ ковчегомъ Божіимъ, сливаетъ стройныя пѣсни свои съ ихъ пѣснями и радостно взываетъ: благословенъ грядущій во имя Господне! Спросимъ же его; скажи намъ, пророкъ: кто этотъ грядущій во имя Господне? "Нынѣ, отвѣчаетъ онъ, не мое дѣло научать; младенцамъ предоставлено отъ Того, Кто изъ устъ младен-

<sup>1)</sup> По переводу 70-ти толковниковъ.

цевъ и грудныхъ дътей устроиль хвалу, сдълать безмольнымъ врага и мстителя (Пс. VIII, 3), дабы и чрезъ это чудо возвратить сердиа отиовъ дътямь и непокоривымъ образъ мыслей праведниковъ (Лук. І, 17). — Скажите же намъ, дъти, откуда у васъ это прекрасное усердіе и радостная пѣснь? Кто внушилъ, кто составилъ (ее)? Кто собралъ (васъ)? Изъ какихъ книгъ, отъ какихъ наставниковъ вы заимствовали (ее)? "Примите, отвѣчаютъ они, участіе въ нашемъ торжествъ и пъснопъніи, и вы узнаете то, что желалъ знать Мочсей и прочіе пророки (Лук. Х. 24). — "И такъ, когда приглашеніе намъ сдълано и дъти подали намъ руки въ знакъ общенія, пріидите, возлюбленные, съ усердіемъ примемъ и мы участіе въ священномъ ликованіи, и вмѣстѣ съ Апостолами будемь сопутствовать возшедшему на небо небесь на востокъ (Пс. LXVII, 5. 34) 1), и на землъ благоволившему возсѣсть на сына подъяремной (Мат. XXI, 5). Возмемъ вѣтви вмъстъ съ отроками и восплещемъ масличными отраслями, чтобы и насъ осънилъ Духъ Святый, и намъ стройно воспъть Богодухновенную пъснь: благословенъ грядущій во имя Господне! осанна въ вышнихъ! (Мат. XXI, 9). Нынъ и Патріархъ Іаковъ, видя совершившимся свое пророчество, торжествуетъ духомъ, и съ върными поклоняется Отцу: ибо привязавшій къ виноградной лозп осленка своего (Быт. XLIX, 11) возсълъ на молодаго осла. Нынъ приготовляется осленокъ, безсловесный образъ безсмысленныхъ нѣкогда язычниковъ, въ знакъ покорности народа изъ язычниковъ, и младенцы изображаютъ младенчество ихъ въ богопознаніи и послѣдующее за тѣмъ совершенство въ боговъдъніи. Нынъ, согласно съ пророчествомъ, Царь славы прославляется на землъ, и земнородныхъ дълаетъ участниками торжества небеснаго, дабы показать, что Онъ есть Господь техъ и другихъ, какъ тамъ и здѣсь согласно воспѣваемый. Посему горьніе, возвѣщая о спасеніи, совершающемся на земль, пьли: свять, свять, свять Господь Саваовъ: вся земля полна славы Его! (Псал. VI, 3). А дольніе, принимая радостное участіе въ небесномъ торже-

<sup>1)</sup> По переводу 70-ти толковниковъ.

- ствъ, взывали: осанна въ вышнихъ! осанна сыну Давидову! (Мат. XXI, 9). Горьніе славословили: благословенна слава Господня от мъста своего! (leз. III, 12). А дольніе восклицали: благословенъ грядущій во имя Господне!
- 3. Но между тъмъ, какъ это совершалось и ученики радовались о всъхъ чудесахъ, ими видънныхъ, и говорили: благословенъ царъ грядущій во имя Господне! миръ на небесахъ и слава въ вышнихъ! (Лук. XIX, 37. 38), городъ пришелъ въ движеніе и говориль: кто это? (Мат. XXI, 10), стараясь этимъ возбудить слепую зависть противъ Господа славы (а подъ городомъ разумъй древнее безпорядочное скопище Синагоги). Неблагодарные спрашиваютъ: кто это? какъ будто они еще не видъли въ Немъ благодътеля, славнаго Божественными чудесами. Но тьма не объяла незаходимый свътъ, возсіявшій въ ней (Іоан. І, 5). Посему прямо о нихъ пророкъ Исаія взывалъ: илухіе слушайте и слъпые смотрите, чтобы видъть. И кто такъ слъпъ, какъ рабы мои, и глухъ, какъ владожние ими? и ослъпли рабы Божіи. Видоли многое и не замъчали, уши были открыты и не слышали (Ис. XLII, 18-20) 1). Замътъте, возлюбленные, върность пророчества, какъ провидящій Божественный Духъ, чрезъ святыхъ, возвѣщалъ будущее, какъ настоящее. Подлинно, неблагодарные видъли и осязали въ чудесахъ, что чудодъйствуетъ Богъ, и остались въ невъріи. Видъли, что бывшій слъпымъ отъ рожденія испов'ядуєть Богомъ возвратившаго ему світь. Виділи, какъ разслабленный, котораго недугъ жилъ и возрасталъ вмъстъ съ нимъ, освобожденъ былъ однимъ словомъ отъ болѣзни. Смотрѣли на Лазаря, избѣгшаго смерти. Слышали, какъ Спаситель ходилъ по морю, приготовлялъ вино, не воздълывая винограда, безъ усилій доставлялъ хлъбъ для насыщенія, прогонялъ демоновъ, возвращалъ здоровье больнымъ. Улицы ихъ проповъдывали о чудесахъ, пути ихъ возвъщали ходящимъ о Его исцъленіяхъ. Вся Іудея преисполнена была благодъяніями. А они, услышавъ хвалебную пъснь Богу, спрашиваютъ: кто это? О безумные, лжеимен-

<sup>1)</sup> По переводу 70-ти толковниковъ.

ные учители! о невърующіе отцы, о безсмысленные старцы! племя безстыднаго Ханаана, а не Іуды благочестиваго! (Дан. XIII, 56). Дъти узнали Творца, а невърующіе отцы говорили: кто это? Юный и неопытный возрастъ прославлялъ Бога, а состартые се въ злыхъ дняхъ (Дан. XIII, 52) спрашивали: кто это? Грудные младенцы богословствуютъ, а старцы богохульствуютъ. Дъти благоговъйно возносятъ хвалебную пъснь, а неосвященные священники безчинно негодуютъ! (Мат. XXI, 15).

4. Вы, противящіеся образу мыслей праведников (Лук. І, 17), обратите сердца ваши на дътей вашихъ; познайте тайны Божіи. Настоящее событіе свидътельствуетъ, что такъ воспъваемый ненаученными устами есть Богъ. Изслюдуйте писанія: вы слышали отъ Господа, что они свидътельствують о нем» (loaн. V, 39), и не оставайтесь въ невъдъніи касательно этого чуда. Послушайте, неблагодарнъйшіе и чуждые благодати, что благовъствуетъ вамъ пророкъ Захарія. Ликий о тъ радости, говоритъ онъ, дщерь Сіона! се Царь твой грядеть къ тебъ праведный и спасающій, кроткій и съдящій на молодомъ осль (Зах. IX, 9). Для чего же вы отвергаете эту радость? Для чего, и при солнечномъ, свътъ, любите тьму? Для чего, противъ ненарушимаго мира замышляете войну? Если вы сыны Сіона, то ликуйте вмъстъ съ дътьми своими. Благочестіе дітей вашихъ пусть будетъ для васъ побужденіемъ къ радости. Узнайте отъ нихъ, кто научилъ ихъ? кто собралъ? откуда у нихъ такія мысли? откуда это новое богословіе при древнемъ пророчествъ Если никто изъ людей не могъ научить ихъ этому, если они отъ себя воспъваютъ хвалебную пъснь, то познайте, что это дъло Божіе, какъ и въ законъ написано: изъ устъ младенцевъ и грудныхъ дътей Ты устроиль хвалу (Пс. VIII, 3). Сугубо радуйтесь, что вы удостоились быть отцами такихъ дѣтей, которыя по внушенію Божію, провозгласили то, чего не знали даже старцы. Обратите сердца ваши къ дътямъ своимъ, и не закрывайте очей вашихъ отъ истины. Если же вы все тѣ же, слыша не слышите, видя не видите, и безразсудно отступаете отъ младенцевъ, то они будутъ вамъ судъями (Мат. XII, 27), по

слову Спасителя. Посему хорошо предрекъ о васъ между прочимъ и это пророкъ Исаія: не нынь постыдится Іаковъ, и не нынь измънитъ лице свое. Но когда увидятъ дъти ихъ дъла Мои, то для Меня будутъ святитъ имя Мое, святаго Іаковлева, и бояться Бога Израилева. И блуждающіе духомъ познаютъ мудрость и непокорные научатся послушанію, и языки нъмотствующіе научатся говорить миръ (Ис. XXIX, 22—24) 1). Видишь ли, неразумный Іудей, какъ съ первыхъ словъ пророкъ предвозвъщаетъ вамъ стыдъ за невъріе ваше? Научитесь хотя отъ него, что пъснь дътей вашихъ внушена имъ отъ Бога, какъ предрекъ и блаженный Давидъ, говоря: изъ устъ младенцевъ и грудныхъ дътей Ты устроилъ хвалу. И такъ, или сами пріобрътите должную святость дътей, или уступите намъ дътей вмъстъ съ благочестіемъ (ихъ). Мы будемъ ликовать вмъстъ съ ними и пъть Богодухновенную пъснь новой славъ.

5. Нъкогда старецъ Симеонъ срътилъ Спасителя, принялъ въ объятія Творца вѣковъ въ видѣ младенца, и исповъдалъ Его Господомъ и Богомъ; а нынъ, вмъсто нечестивыхъ старцевъ, дъти срътили Спасителя, подобно Симеону; вмъсто объятій распростерли вътви, и благословили Господа Бога, съдящаго на осленкъ, какъ бы на Херувимахъ: осанна сыну Давидову! благословенъ грядущій во имя Господне! Вмъстъ съ ними воскликнемъ и мы: благословенъ пришедшій Богъ, Царь славы, который, по естеству своему, будучи непричастенъ нищетъ, обнищалъ для насъ, дабы обогатить насъ своею благостію! (2 Кор. VIII, 9). Благословенъ пришедшій въ смиреніи, и опять имъющій придти во славь: являющійся теперь кроткимъ на осленкь и прославляемый восклицаніями младенцевъ, дабы исполнилось написанное: видъли шествіе Твое, Боже, шествіе Бога моего, Царя во святынь (Пс. LXVII, 25), а въ другой разъ имъющій придти на облакахъ грознымъ, окруженнымъ Ангелами и силами! О медоточныя уста дътей! о чистое ученіе Боголюбезныхъ отроковъ! Давидъ пророчески сокрылъ мысль подъ буквою: дъти, отверзши сокровищницу, языкомъ изгла-

<sup>1)</sup> По переводу 70-ти толковниковъ.

голали богатство и благодатными словами внятно призвали встхъ къ наслажденію. Воспользуемся же и мы, вмъстъ съ ними, неотъемлемымъ богатствомъ. Станемъ хранить въ пространныхъ нѣдрахъ и сокровищницахъ (сердца) Божественные дары. Будемъ, не умолкая, восклицать: благословень грядущій во имя Господне, - Богъ истинный во имя Бога истиннаго, Вседержавный отъ Вседержавнаго, Сынъ во имя Отца, Царь истинный отъ Царя истиннаго, имъющій царство, совъчное и предвъчное, какъ и Родившій Его! Ибо дъйствительно царство у нихъ общее: и Слово Божіе усвояетъ Сыну царственную честь не такъ, какъ бы она дана была Ему отвив, или имъла начало, или могла получить приращеніе, - нътъ - какъ естественную и по истинъ свойственную Ему. Ибо одно царство Отца и Сына и Духа Святаго, какъ одно существо и одно господство; посему мы и почитаемъ однимъ поклоненіемъ одно Тріупостасное Божество, безначальное, несозданное, безконечное и въчное. Ибо, ни Отецъ никогда не престанетъ быть Отцемъ, ни Сынъ-быть Сыномъ и Царемъ, ни Духъ Святый быть тѣмъ, что Онъ есть по упостаси; ни одно лице Троицы не уменьшится ни по въчности, ни по общности, ни по царству. Такъ, Сынъ Божій не потому сталъ царемъ, что сдълался для насъ человъкомъ, и во плоти низложилъ нашего мучителя, одержавъ чрезъ нее побъду надъ злымъ нашимъ врагомъ; но и нынъ, и по принятіи плоти, и всегда потому Онъ Царь, подобно родившему Его, что Онъ въчно Господь и Богъ. Итакъ, еретикъ, не порицай Царства Христова, дабы не нанесть оскорбленія родившему Его. А кто въренъ, съ върою приступи ко Христу, истинному Богу нашему, а не какъ употребляющие свободу для прикрытия зла (1 Пет. II, 16). Если ты рабъ, съ трепетомъ покорись Владыкъ. Кто враждуетъ противъ Слова, тотъ уже не добрый рабъ, но явный врагъ, какъ написано: кто не чтит Сына, тот не чтить Отца, пославшаго Его (Ioan. V, 23).

6. Но возвратимся, возлюбленные, къ тѣмъ словамъ, на которыхъ мы остановились, и воскликнемъ: благословенъ грядущій во имя Господне! Это добрый и благій пастырь грядетъ

положить добровольно душу свою за овецъ своихъ. Какъ звъроловы посредствомъ овцы улавливаютъ волковъ, пожирающихъ овецъ, такъ и Пастыреначальникъ, предавъ себя въ образъ человъка духовнымъ и душегубительнымъ волкамъ, уловляетъ этихъ хищниковъ для Адама, нъкогда уловленнаго ими. Благословенъ грядущій во имя Господне!-Богъ (грядущій) противъ діавола, не съ открытымъ могуществомъ, котораго и зрѣніе снести не можетъ, но въ немощной плоти, дабы связать сильнаго, востающаго на насъ. Благословенъ грядущій во имя Господне! — Царь (грядущій) противъ мучителя, не съ вседержительною силою и премудростію, но съ мнимымъ безуміемъ креста, дабы исторгнуть добычу у змія, мудраго на зло. Благословенъ грядущій во имя Господне! - это (грядетъ) истинный противъ лжеца, Спаситель противъ губителя, Князь мира противъ виновника браней, Человъколюбецъ — противъ человъконенавистника. Благословенъ *прядущій во имя Господне!* — это (грядеть) Господь помиловать свое твореніе. Благословень грядушій во имя Іосподне!—это (грядетъ) Господь спасти заблуждшаго человъка, разсъять обольщеніе, просвътить съдящихъ во тьмъ, уничтожить заблужденіе идолопоклонства, ввести спасительное Богопознаніе, освятить міръ, прекратить нечестіе и горе отъ служенія мнимымъ богамъ. Благословенъ грядущій во имя Господне!единъ (грядетъ предать себя) за многихъ, дабы бъдный родъ человъческій избавить от рукт сильныйшихт, быднаю и нищаго от грабителей его (Псал. XXXIV, 10). Благословенъ грядущій во имя Господне!—(Онъ грядетъ) возлить вино и елей на попавшагося разбойникамь и пренебреженнаго (Лук. X, 30—32). Благословенъ грядущій во имя Господне!—(Онъ грядетъ) спасти насъ Самимъ Собою, какъ говоритъ пророкъ: не ходатай и не ангель, но Самь Господь спась насъ (Псал. LXIII, 9) 1). Посему мы и благословляемъ Тебя, Господи, благословеннаго со Отцемъ и Святымъ Духомъ прежде въковъ и во въки въковъ, существовавшаго безплотно прежде въковъ и доселъ, а нынъ и на въки съ обоготворенною и неизмънною и нераздъльною Твоею плотію.

<sup>1)</sup> По переводу 70-ти толковниковъ.

7. Посмотримъ и далѣе, что говоритъ Божественный Евангелистъ. Когда Господь вошелъ въ храмъ, приступили къ нему хромые и слъпые и Онъ исиълиль ихъ. Видъвъ же первосвященники и фарисеи чудеса, которыя Онг сотвориль, и дътей восклицающих и говорящих: осанна Сыну Давидову! (Матө. XXI, 14, 15), благословень грядущій во имя Господне! (ст. 9), не вынесли чести, оказанной Ему; посему, приступивъ къ Нему, сказали: "слышишь ли, что они говорять? (ст. 16). Какъ бы такъ они говорили: и Ты не огорчаешься тъмъ, что Тебя прославляють, какъ Бога? Тебъ не прискорбно слышать отъ невинныхъ (младенцевъ) хвалы, приличныя единому Богу? Развъ Богъ не открылъ въ древности чрезъ пророка: славы Моей никому не дамь? (Псап. XLII, 8). И какъ Ты, будучи человъкомъ, дълаешь себя Богомъ?" (Іоан. Х, 33). Что же отвъчалъ на это Долготерпъливый, Многомилостивый и Медленный на инъвъ? (Так. І, 19). Онъ останавливаетъ безумныхъ, своимъ отвътомъ укрощаетъ ярость ихъ, напоминаетъ и самъ о словахъ Писанія, приводитъ изъ него свидътельства о настоящемъ событіи, и не отказывается спрашивать ихъ самихъ. "Развъ вы, говоритъ Онъ, никогда не слыхали того, что сказалъ Я чрезъ пророка: въ тотъ день узнаете, что Я тоть же, который сказаль: воть Я? (Ис. LII. 6). — и еще: изъ истъ младенцевъ и грудныхъ дътей Ты устроиль хвалу, ради враговь Твоихь, дабы сдплать безмольнымь врага и мстителя? (Пс. VIII, 3). Враги эти-вы, которые слушаете законъ и читаете пророковъ, а Меня, закономъ и пророками возвъщеннаго, отвергаете. Подъ видомъ благочестія, вы думаете, что защищаете славу Божію; и не разумъете, что ненавидящій Меня ненавидить и Отца Моего (Ioan. XV, 23)! Я изшель от Отца и пришель вы мірь (Ioan. XVI, 28). Моя слава есть слава Отца Моего. Такимъ образомъ эти безсмысленные, бывъ изобличены Спасителемъ нашимъ Богомъ, перестали прекословить, такъ какъ истина заградила уста ихъ; но они предприняли другой безумный умыселъ, составили противъ него заговоръ.

Мы же будемъ воспѣвать: великт Господъ нашт, и велика кръпость Его и разумъ его неизмъримъ! (Псап. CXLVI, 5). Ибо

все это совершилось для того, чтобы Агнецт и Сынъ Божсій, который взялт на себя гръхт міра (Іоан. І, 29), добровольно пострадаль для нашего спасенія, чтобы Онъ обращень быль какъ бы въ предметъ купли, и покупатели положили тридцать сребренниковъ за Того, Кто животворящею Своею кровію искупиль міръ, и чтобы Пасха наша Христосъ былт заклант за насъ (1 Кор. V, 7), дабы тъ, которые окропляются драгоцънною Его кровію, и которыхъ уста, какъ верхи дверей, запечатлъваются ею, могли избъгать стрълъ губителя, и дабы пострадавшій плотію Христосъ, по тридневномъ воскресеніи, приняль отъ всъхъ тварей, вмъстъ съ Отцемъ и Святымъ Духомъ, равночестное и равномърное поклоненіе. Ибо предъ Нимъ преклонится всякое кольно небесныхъ и земныхъ и преисподнихъ (Филип. ІІ, 10), воздавая Ему славу во въки въковъ. Аминь.





#### IV.

## извлеченія изъ сочиненій.

#### а) О свободѣ воли 1).

(Противъ Валентиніанъ).

Православный. По сказанію Эллиновъ, Итакійскій правитель (т. е. Одиссей), по неудержимой страсти къ пънію, желая послушать пъсни Сиренъ, связаннымъ плылъ въ Сицилію и товарищамъ своимъ заткнулъ уши, не потому, чтобы завистливо хотълъ слушать безъ нихъ, или дъйствительно желалъ связать себя узами, а потому, что послъдствіемъ ихъ пѣнія была для слушателей смерть (ибо таковы Эллинскія удовольствія отъ Сиренъ); я же не буду слушателемъ такого пънія и не желаю слушать Сиренъ, которыя поють надгробную песнь людямь и которыхь молчаніе бываетъ для людей полезнъе пънія; но желаю наслаждаться накоторымъ Божественнымъ паніемъ, которое, какъ бы часто я ни слушалъ, снова желаю слушать, не покоряясь неудержимой страсти къ пънію, а научаясь Божественнымъ тайнамъ и въ концъ ожидая не смерти, но въчнаго спасенія. Ибо эту пъснь поють не смертоносныя Сирены Эллиновъ, а Божественный хоръ Пророковъ, отъ

<sup>1)</sup> Переводъ сдъланъ съ греческаго текста, изданнаго въ Patrol. Curs. Compl. par Migne (указ. изд.) и дополненнаго въ изданіи Яна S. Method. Oper. стр. 54—64. А самый текстъ извлеченій взятъ изъ твореній Св. Іоанна Дамаскина, Edit. Combef. р. 373 и д. Патріарха Фотія Віbl. cod. 236. Ed. Bekk. Леонтія Визант. Rerum. Sacr. Lib. II. Tit. III. Edit. Migne T. LXXXVI, II. р. 2055 и другихъ.

которыхъ не слъдуетъ ни затыкать ушей товарищей, ни самого себя связывать какими-либо узами, боясь наказанія за слушаніе; потому что, послѣ пѣнія тѣхъ, слушатель лишается жизни, а чъмъ болъе слушаетъ онъ этихъ, тъмъ лучшею будетъ наслаждаться жизнію, предавшись руководительству Божественнаго Духа. И такъ пусть всякій приходитъ и слушаетъ Божественную пъснь, не боясь ничего: у насъ нътъ Сицилійскихъ Сиренъ, нътъ узъ Одиссея, нътъ растопленнаго воска, влагаемаго въ уши людей, но полное ослабленіе узъ и свобода слушанія для каждаго изъ приходящихъ. Подлинно, слъдуетъ послушать такой пъсни и, мнъ кажется, надобно желать — имъть при себъ такихъ пъвцовъ. Если же кто желалъ бы послушать и хора Апостоловъ, тотъ найдетъ (и у нихъ) такую же стройность пънія: ибо тъ таинственно предвоспъвали Божественное домостроительство нашего спасенія, а эти воспѣваютъ, объясняя таинственно возвъщенное тъми. Какая согласная гармонія, составленная Божественнымъ Духомъ! Какая прелесть поющихъ эти тайны! Вмъсть съ ними и я желаю пъть. И такъ воспоемъ и мы такую же пъснь и вознесемъ гимнъ святому Отцу, Духомъ прославляя Іисуса, сущаго въ надра Его (Іоан. І, 18). Не убагай, человакъ, отъ духовнаго гимна, и не относись враждебно къ этому слушанію: оно не причиняетъ смерти; наша пъснь есть повъствованіе о спасеніи. Мнъ кажется, что, бесъдуя объ этомъ, я уже наслаждаюсь высшими благами, особенно когда предо мною находится такой цвътистый пугъ, т. е. наше собраніе какъ слушающихъ, такъ и поющихъ вмъстъ Божественныя тайны. Потому я и осмъливаюсь говорить предъ вами, что вы представляете мнъ слухъ чистый отъ всякой зависти, не подражая зависти Каина (Быт. IV, 5), не преслъдуя брата, подобно Исаву (Быт. XXVII, 41), не соревнуя братьямъ Іосифа, ненавидъвшимъ его за то, что онъ говорилъ имъ (Быт. XXXVII, 4), но отстоя далеко отъ всего этого; потому каждый изъ васъ думаетъ говорить тоже, что ближній; потому и зависти нать въ васъ, старающихся восполнять недостающее у брата. О, прекрасное собраніе!

о, пиръ, достопочтенный и исполненный духовныхъ яствъ! Съ такими по истинъ я желалъ бы всегда быть вмъстъ.

Валентиніанинъ. Другъ, вчера вечеромъ гуляя по морскому берегу и устремивъ пристальный взоръ на море, я увидълъ превосходное зрълище Божественной силы и искусство мудраго въдънія, если только можно назвать это искусствомъ. Подлинно, какъ говорится въ стихахъ Гомера:

"Словно два быстрые вътра, волнуютъ понтъ многорыбный,

"Шумный Борей и Зефиръ, кои изъ Өракіи дуя

"Вдругъ налетаютъ свиръпые, вдругъ почернъвшія зыби "Грозно холмятся и множество пороста хлещутъ изъ моря" (1), такъ, кажется, и со мною было вчера. Ибо я видълъ волны, подобныя вершинамъ горъ и достигавшія, такъ сказать, до самаго неба, отъ которыхъ я не ожидалъ ничего другаго, какъ потопленія всей земли, такъ что мнъ пришло на умъ мъсто убъжища и представлялся ковчегъ Ноя. Но того, чего я ожидалъ, не случилось. Напротивъ море тотчасъ послѣ того, какъ вздувалось, снова ниспадало въ самого себя и не переступало собственнаго предъла, страшась, такъ сказать, какого-то Божественнаго повелѣнія (Іов. XXXVIII, 11). И какъ иногда какой-либо рабъ, принуждаемый господиномъ дълать что-нибудь противъ воли, по страху повинуется приказанію, а что испытываетъ самъ въ себъ при нежеланіи дізлать, о томъ не смітеть ничего говорить, но ворчитъ про себя, предаваясь гнъву; такъ и море казалось мнъ какъ бы гнъвающимся и удерживающимъ гнъвъ въ самомъ себъ, обуздывающимъ самого себя и не желающимъ обнаружить своего гнъва предъ Владыкою. Я молча началъ всматриваться во все окружающее, и хотълъ измърить умомъ и небо и окружность его; изслъдовалъ, откуда оно начинается и гдъ оканчивается, и какое имъетъ движеніе, - поступательное ли, т. е. съ одного мъста на другое, или круговое; и отъ чего оно имъетъ постоянное движеніе. И о солнцѣ мнѣ хотѣлось знать, какимъ образомъ

<sup>1)</sup> Иліад. ІХ, 4-7.

оно поставлено на небъ, каковъ кругъ его теченія, и куда оно спустя немного времени удаляется, и однако и оно не переступаетъ предъла своего теченія, но также соблюдаетъ, такъ сказать, какую-то заповъдь высшаго (Существа): является у насъ, когда ему позволяется, и потомъ уходитъ, какъ бы отзываемое. Изслъдуя это, я увидълъ, что солнечное сіяніе прекращается и дневной світь уменьшается, и тотчасъ наступаетъ тьма и луна смѣняетъ солнце; притомъ сначала она является въ меньшемъ видъ, а потомъ, подвигаясь впередъ въ своемъ теченіи, представляется въ большемъ видъ. Я не переставалъ дълать изслъдованія и о ней, и отыскивалъ причину ея уменьшенія и увеличенія и того, что и она соблюдаетъ извъстный кругъ дней; отсюда, казалось мнъ, слъдуетъ, что есть нъкоторое Божественное управленіе и сила высшихъ (существъ), содержащая все, которую мы справедливо могли бы назвать Богомъ. Затъмъ я началъ прославлять Создателя, видя утвержденную землю, различныхъ животныхъ и разнообразные виды растеній. Однако умъ мой не остановился на одномъ только этомъ, но я началъ изслъдовать далъе, откуда все это получаетъ бытіе, отъ тако голи чего-нибудь, что всегда существуетъ вмъстъ съ Богомъ, или отъ Него одного безъ существованія чего-нибудь вмѣстѣ съ Нимъ; ибо мнѣ казалось, что не совершенно неосновательно положеніе, что изъ ничего ничего не бываетъ; ибо происходящее обыкновенно происходитъ изъ существующаго. А съ другой стороны также мнъ казалось истиннымъ положеніе, что нътъ ничего всегда существующаго вмъстъ съ Богомъ, кромъ Его самого, а все произошло изъ Него; въ этомъ нѣкоторымъ образомъ убѣждалъ меня стройный порядокъ стихій и благоустройство природы. Думая, что такое рѣшеніе мое хорошо, я возвратился въ свой домъ. Но на слъдующій день, т. е. сегодня, вышедши, я увидълъ двухъ однородныхъ существъ (т. е. людей), ссорившихся между собою и поносившихъ другъ друга: потомъ еще другаго, который хотълъ снять одежду съ ближняго; а нъкоторые осмъливались дълать нъчто еще худшее; такъ одинъ ограбилъ мертвеца, и тъло, уже скрытое въ землъ, снова выставилъ на солнечный свътъ, и такимъ образомъ подвергъ поношенію подобный себъ образъ, оставивъ мертваго на съъденіе псамъ. Другой обнажилъ мечъ и устремился на полобнаго себъ человъка: тотъ хотълъ найти спасеніе въ бъгствъ, а преслъдующій не отставалъ и не хотълъ укротить своего гнъва. Впрочемъ для чего много говорить? Бросившись на того, онъ тотчасъ поразилъ его мечемъ. Тотъ умолялъ ближняго и простиралъ къ нему съ мольбою руки, и готовъ былъ отдать одежду, прося только пощадить жизнь: но этотъ не укротилъ своего гнава, не сжалился надъ однороднымъ, не хотълъ видъть въ немъ собственнаго образа, а какъ дикій звърь началъ терзать его мечемъ, даже и уста свои приблизилъ къ подобному себъ тълу; въ такой онъ былъ ярости. И можно было видъть, какъ одинъ терпълъ насиліе, а другой грабилъ и даже не покрылъ землею тъло, съ котораго онъ снялъ одежду. За тъмъ появился другой, который хотълъ обезчестить жену ближняго, окрадывая чужой бракъ, и домогался войти на противозаконное ложе, намъреваясь сдълать супруга не истиннымъ отцомъ. Послѣ этого я сталъ върить трагедіямъ, и ужинъ Өіеста казался мнѣ дѣйствительно бывшимъ 1), также въроятными стали для меня и беззаконное желаніе Эномая 2), и нападеніе братьевъ другъ на друга съ мечами. И такъ, бывъ зрителемъ столь многихъ и такихъ дѣлъ, я сталъ изслъдовать, отъ чего все это, какая начальная причина ихъ стремленія и кто такъ злобно вліяетъ на людей, откуда такіе у нихъ умыслы и кто учитель ихъ. Осмълиться назвать Бога виновникомъ этого невозможно; напротивъ отъ Него это не имъетъ ни происхожденія, ни начала бытія. Ибо какъ можно подумать это о Богъ? Онъ благъ и виновникъ всего лучшаго, а дурного въ Немъ ничего нътъ; Онъ по существу своему не радуется ничему

<sup>1)</sup> Өіесту, сыну Пелопса, былъ предложенъ братомъ его Атреемъ ужинъ, состоявшій изъ приготовленныхъ частей тъла собственнаго его сына, по сказанію греческихъ трагиковъ.

<sup>2)</sup> Эномай, владътель Илиды, хотълъ подъ предлогомъ состязанія убить всъхъ жениховъ своей дочери, опасаясь самъ быть убитымъ отъ своего зятя на основаніи предсказанія оракула, по сказанію греческихъ писателей.

такому и запрещаетъ быть этому; и тъхъ, которые радуются этому. Онъ отвергаетъ, а избъгающихъ этого одобряетъ. Не нелъпо ли было бы называть Бога виновникомъ того, чего Онъ отвращается? Онъ не пожелалъ бы, чтобы это было, если бы Онъ Самъ былъ первымъ виновникомъ этого. Ибо Онъ хочетъ, чтобы принадлежащіе Ему были подражателями Его. Посему мнв показалось неразумнымъ приписывать это Богу, или считать какъ бы происшедшимъ отъ Него (иначе нужно допустить, что изъ ничего можетъ произойти нѣчто), такъ чтобы Онъ же произвелъ и зло; и приведши Его изъ небытія въ бытіе, Онъ не обращалъ бы его изъ бытія въ небытіе. И еще необходимо было бы сказать, что было некогда время, когда Богъ радовался злу; между тъмъ этого нътъ. Посему, мнъ кажется, невозможно сказать этого о Богъ, потому что приписывать Ему это не свойственно существу Его. Такимъ образомъ, по моему мнѣнію, вмѣстѣ съ Нимъ существуетъ нѣчто такое, что называется веществомъ ( $\tilde{b}\lambda\eta$ ), изъ котораго Онъ создалъ все существующее, распредъливъ и прекрасно устроивъ все съ мудрымъ искусствомъ; изъ него же мнъ кажется происходитъ и зло. Ибо, когда оно было безкачественно и безвидно и притомъ носилось безпорядочно, нуждаясь въ исскуствъ Бога, Онъ не отвратился отъ него, не оставилъ его навсегда носиться такимъ образомъ, а сталъ устраивать и восхотълъ отдълить лучшія его части отъ худшихъ, и такимъ образомъ создалъ то, что изъ него благопотребно было создать Богу, а то, что въ немъ составляло, такъ сказать, подонки, Онъ оставилъ такъ, какъ было, какъ непотребное къ созданію и ни къ чему непригодное для Него. Изъ этого-то, мнъ кажется, теперь и происходитъ зло у людей. Такъ думать, по моему мнѣнію, хорошо. Если же тебъ, другъ мой, кажется, что мною сказано что-нибудь не хорошо, ты скажи, а я весьма желаю послушать объ этомъ.

Правосл. Усердіе твое, другъ, я одобряю и ревность твою къ ученію хвалю; а что ты рѣшилъ такъ относительно существующаго, какъ будто Богъ создалъ все изъ какого-то

готоваго вещества, и этого я нисколько не осуждаю. Ибо дъйствительно существование зла располагало многихъ думать такимъ же образомъ. Многіе способные люди прежде насъ съ тобою весьма ревностно занимались этимъ предметомъ; и одни изъ нихъ пришли къ такимъ же мыслямъ, какъ и ты; другіе признали виновникомъ зла Бога, боясь допустить совъчное Ему вещество; а тъ, изъ боязни-признать Бога Творцемъ зла, ръшились допустить совъчное ему вещество. Но случилось, что и тв и другіе говорили не хорошо, такъ какъ боялись Бога несогласно съ истиннымъ знаніемъ. Иные же въ самомъ началь отказались отъ изслѣдованія объ этомъ предметѣ, такъ какъ подробное изслъдованіе будто бы не имъетъ конца. Но мнъ дружеское отношеніе къ тебъ не позволяеть отказаться отъ этого изслъдованія, особенно когда ты показываешь такое свое расположение не подъ вліяніемъ предубъжденія (хотя по твоимъ разсужденіямъ кажется, что ты такъ относишься къ этому предмету), но изъ желанія, какъ ты говоришь, достигнуть познанія истины. Посему и я охотно приступлю къ изслъдованію. Я желаю, чтобы и этотъ товарищъ былъ слушателемъ нашихъ ръчей; кажется и онъ думаетъ объ этомъ одинаково съ тобою; посему я хочу обратить ръчь къ вамъ обоимъ вмъсть; ибо что я сказалъ бы тебъ при такомъ твоемъ настроеніи, тоже сказалъ бы и ему одинаковымъ образомъ. Итакъ, если тебъ покажется, что я дъйствительно говорю благоразумно о высшемъ (Существъ), то ты отвъчай мнъ на каждый вопросъ, который я предложу; ибо отсюда произойдетъ то, что и ты будешь поучаться истинъ и я не напрасно буду говорить тебъ.

Ba.1. Я охотно буду дѣлать то, что ты сказалъ; спрашивай меня, сколько угодно, обо всемъ, чѣмъ ты можешь, по твоему мнѣнію, научить меня познанію о высшемъ; ибо мнѣ желательно не одержать дурную побѣду, а узнать истину. Итакъ начинай рѣчь.

Правосл. Что невозможно существовать двумъ несотвореннымъ вмѣстѣ, это, я думаю, не безъизвѣстно и тебѣ, хотя ты, кажется, предварительно предположилъ это въ своей рѣчи. При этомъ необходимо должно сказать одно изъ двухъ, или то, что Богъ отдъленъ отъ вещества, или наоборотъ, что Онъ не отдъленъ отъ него. Если же кто захочетъ утверждать, что они соединены, то онъ признаетъ одно несотворенное (ибо каждое изъ нихъ будетъ частію другаго); а будучи частями другъ друга, они уже не будутъ двумя, но однимъ, состоящимъ изъ различныхъ (частей). Человъка, состоящаго изъ различныхъ членовъ, мы не раздъляемъ на насколько сотворенныхъ, но, какъ требуетъ разумъ, говоримъ, что Богъ создалъ человъка, какъ нъчто одно сотворенное, состоящее изъмногихъчастей. Такъ необходимо сказать и то, что, если Богъ не отдъленъ отъ вещества, то они суть одно несотворенное. Если же кто-нибудь скажетъ, что Онъ отдъленъ, то необходимо, чтобы существовало нъчто среднее между ними обоими, что доказывало бы ихъ раздъленіе. Ибо невозможно представлять что-нибудь отделеннымъ отъ чего нибудь безъ существованія еще иного, отъ котораго происходитъ раздъленіе того и другаго. Сказанное относится не къ одному только этому, но и къ весьма многому другому. Доказательство, которое мы высказали касательно двухъ несотворенныхъ, необходимо простирать такимъ же образомъ, если бы предложено было три несотворенныхъ; и о нихъ я могъ бы спросить, отдълены ли они другъ отъ друга, или наоборотъ, каждое соединено съ другимъ. И если кто захочетъ сказать, что они соединены, то услышитъ доказательство, одинаковое съ прежнимъ; а если наоборотъ (скажетъ), что они раздълены, то не избъгнетъ необходимаго существованія чего-нибудь раздаляющаго. Если же кто предложитъ еще третье мнаніе, будто бы приложимое къ несотвореннымъ, т. е. что Богъ ни отдъленъ отъ вещества, ни соединены они какъ части, но Богъ пребываетъ въ веществь, какъ въ какомъ-либо мъсть, а вещество пребываетъ въ Богѣ, тотъ пусть знаетъ, что если мы назовемъ вещество мъстомъ Бога, то по необходимости должно признать Его вмъстимымъ и ограниченнымъ отъ вещества. Также необходимо допустить, что Онъ не имъетъ постояннаго пребыванія и самостоятельности, такъ какъ вещество,

въ которомъ Онъ существуетъ, носится туда и сюда. Кромъ того необходимо было бы сказать, что Богъ находился въ худшемъ состояніи. Ибо, если вещество было нъкогда не устроено, а Богъ устроилъ его, ръшившись привести его въ лучшее состояніе, то было ніжогда время. когда Богъ существовалъ въ неустроенномъ. Справедливо также я могъ бы спросить, наполнялъ ли Богъ вещество. или находился въ нѣкоторой части вещества? И если бы кто захотълъ сказать, что Богъ находился въ нъкоторой части вещества, то призналъ бы, что Онъ гораздо меньше вещества, такъ какъ часть его вмѣщала въ себѣ цѣлаго Бога; а если бы сказалъ, что Онъ былъ во всемъ и простирался въ цъломъ веществъ, то пусть объяснитъ, какимъ образомъ Богъ устроилъ его. Необходимо допустить нъкоторое отступленіе Бога для того, чтобы Онъ устроилъ то, отъ чего отступилъ; иначе Онъ вмѣстѣ съ веществомъ устроилъ бы и самого себя, не имъя мъста для отступленія. Если наоборотъ кто-нибудь скажетъ, что вещество пребываетъ въ Богъ, то надобно подобнымъ же образомъ спросить: такъ ли, что при этомъ Онъ раздъляется самъ въ себъ, какъ разные роды существъ находятся въ воздухъ, который раздъляется и раздробляется для принятія заключающагося въ немъ, или какъ бы въ опредъленномъ мъстъ, т. е. какъ вода въ землъ? Если мы скажемъ: какъ въ воздухъ, то необходимо признать Бога дълимымъ; если же (скажемъ): какъ вода въ землѣ, - а вещество было безпорядочно и неустроено и притомъ заключало въ себъ и зло, - то необходимо признать Бога вмъстилищемъ неустроеннаго и злаго. А это, мив кажется, не только не основательно, но и опасно. Ибо ты хочешь допустить существованіе вещества для того, чтобы не признать Бога виновникомъ зла, и между тъмъ, намъреваясь избъжать этого, говоришь, что Онъ есть вмъстилище зла. Итакъ, если ты, предполагая вещество внъ созданныхъ существъ, говорилъ, что оно не сотворено, то и я могъ бы сказать о немъ многое въ доказательство того, что оно не можетъ быть несозданнымъ; но такъ какъ по твоимъ словамъ причиною такого предположенія служитъ происхожденіе зла, то, мнѣ кажется, къ изслѣдованію этого и надобно приступить. Ибо, когда объяснится, какимъ образомъ произошло зло, и что не слѣдуетъ признавать Бога виновникомъ зла, то такое предположеніе, внушаемое допущеніемъ при Немъ вещества, кажется, уничтожится; потому что, если Богъ создалъ несуещствовавшія качества, то также (могъ создать) и предметы. Итакъ ты говоришь, что вмѣстѣ съ Богомъ существовало безкачественное вещество, изъ котораго Онъ сотворилъ міръ\$

Вал. Мнѣ кажется, такъ.

Правосл. Если же вещество было безкачественно, и міръ сотворенъ Богомъ, а въ мірѣ есть качества, то Богъ сталъ Творцемъ этихъ качествъ?

Вал. Да.

Правосл. Такъ какъ я слышалъ, что ты прежде говорилъ, будто изъ ничего не можетъ произойти что-нибудь, то отвъть мнъ на мой вопросъ: какъ тебъ кажется, эти качества міра произошли не изъ прежде существовавшихъ качествъ?

Вал. Кажется.

Правосл. Они суть нѣчто другое, нежели самые предметы? Вал. Да.

Правосл. Итакъ, если Богъ сотворилъ качества не изъ преждесуществовавшихъ качествъ, и если они получили бытіе не изъ предметовъ, потому что они не суть самые предметы, то необходимо признать, что они сотворены Богомъ изъ ничего. Посему, мнѣ кажется, ты напрасно утверждаешь, будто невозможно думать, что Богъ сотворилъ нѣчто изъ ничего. Таково и пусть будетъ рѣшеніе касательно этого. И между нами мы видимъ людей, которые дѣлаютъ нѣчто изъ ничего, хотя и кажется, что они дѣлаютъ изъ чегонибудь. Такъ возьмемъ въ примѣръ строителей: они строятъ города не изъ городовъ и храмы не изъ храмовъ. Если ты думаешь, что они дѣлаютъ это не изъ ничего, такъ какъ основаніемъ для нихъ служатъ предметы, то ты ошибаешься. Ибо не предметъ строитъ городъ, или храмы, а искусство, прилагаемое къ предмету, которое не происходитъ отъ ка-

кого-нибудь готоваго искусства въ самыхъ предметахъ, а происходить отъ искусства, котораго нътъ въ нихъ. Но ты, кажется, можешь возразить на мое доказательство такъ, что художникъ создаетъ посредствомъ искуства, которое заключается въ предметъ; а я лучше отвъчу на это, что оно является въ человъкъ не изъ какого-нибудь готоваго искусства; ибо невозможно, чтобы предметъ самъ по себъ давалъ искусство; такъ какъ оно есть одно изъ свойствъ и притомъ такихъ, которыя получаютъ бытіе тогда, когда они являются въ какомъ-нибудь предметъ. Человъкъ можетъ быть и безъ строительнаго искусства, а оно не можетъ быть, если прежде не будетъ человъка. Посему необходимо признать, что искусства по природъ своей таковы, что они являются у людей изъ ничего. Если же мы доказали, что такъ бываетъ у людей, то почему не свойственно Богу имъть силу создавать изъ ничего не только качества, но и предметы? Если оказалось возможнымъ происходить чему-нибудь изъ ничего, то ясно, что и съ предметами бываетъ также. Впрочемъ, если ты желаешь знать о происхожденіи зла, то я обращу рѣчь къ этому, и кратко хочу спросить тебя: какъ тебъ кажется, зло есть ли предметъ, или качество предмета?

 $Ba_{\it A}$ . Мн $\$  кажется, хорошо будет $\$  сказать, что качество.

Правосл. А вещество было безкачественнымъ и безвиднымъ?

Вал. Такъ я прежде говорилъ въ своей ръчи.

Правосл. Итакъ, если зло есть качество предмета, а вещество было безкачественно, качествъ же Творецъ по твоимъ словамъ есть Богъ, то Богъ будетъ Творцемъ и зла. Если же и такимъ образомъ невозможно не признать Бога виновникомъ зла, то, мнѣ кажется, напрасно и присоединять къ Нему вещество. Впрочемъ, если ты имѣешь что сказать на это, то скажи; если бы наше изслѣдованіе было по страсти къ словопренію, то я не просилъ бы тебя во второй разъ сдѣлать опредѣленіе зла; но такъ какъ мы болѣе по дружбѣ и желанію пользы ближнему ведемъ сло-

весное изслѣдованіе, то прошу сдѣлать одолженіе снова опредѣлить это.

Валент. Кажется, тебѣ весьма извѣстно мое намѣреніе и стараніе; я кочу не побѣдить, утверждая ложь, но показать истину послѣ тщательнаго изслѣдованія, и о тебѣ я точно знаю, что ты такого же расположенія; посему какимъ способомъ ты надѣешься отыскать истину, такой и употреби, нисколько не стѣсняясь; ибо, употребивъ наилучшій, ты принесешь пользу не только себѣ самому, но конечно и мнѣ касательно того, чего я не знаю.

IIpas. Ты, кажется мнѣ, ясно выражаешь, что и зло есть нѣкоторый предметъ; ибо я не вижу его существующимъ внѣ предметовъ; итакъ, другъ, если по твоимъ словамъ и зло есть предметъ, то необходимо изслѣдовать понятіе о самомъ предметѣ ( $s\sigma(\alpha)$ ). Какъ тебѣ кажется, не есть ли предметъ какой-нибудь тѣлесный составъ?

Вал. Кажется.

 $\Pi pas$ . А самый тѣлесный составъ отъ себя ли самого существуетъ, не нуждаясь въ чемъ-либо, отъ чего онъ получаетъ бытіе?

Вал. Да.

 ${\it Прав}$ . А какъ тебѣ кажется, не есть ли зло дѣйствіе чего-нибудь?

Вал. Такъ мнъ кажется.

 ${\it Прав}$ . А дѣйствія не тогда ли получаютъ бытіе, когда есть дѣйствующій?

Вал. Да.

IIpas. А когда нѣтъ дѣйствующаго, то не будетъ и того, что онъ дѣлаетъ?

Baл. Не будетъ.

Прав. Итакъ, если предметъ есть нѣкоторый тѣлесный составъ, а этотъ не нуждается въ чемъ-либо, въ чемъ онъ находясь получалъ бы свое бытіе, зло же есть дѣйствіе чего-нибудь, а дѣйствія нуждаются въ чемъ-либо, въ чемъ они находясь получаютъ свое бытіе, то зло не будетъ предметомъ; такъ, если зло есть предметъ, а убійство есть зло, то убійство будетъ предметомъ; между тѣмъ убійство

есть дъйствіе кого-нибудь, слъдов. убійство не есть предметъ; если ты захочешь сказать, что дъйствующее есть предметъ, то я согласенъ съ тобою; напр. человъкоубійца, поколику онъ есть человъкъ, есть предметъ, а убійство, которое онъ дълаетъ, не есть предметъ, а дъйствіе предмета: и человъка мы называемъ то злымъ за убійство, то напротивъ добрымъ за благодъянія. Слъдовательно эти названія приписываются предмету отъ случайныхъ принадлежностей его, которыя не есть онъ самъ; ибо предметъ не есть ни убійство, ни прелюбод'вяніе, ни какое-нибудь изъ подобныхъ золъ; но какъ грамматикъ называется такъ, отъ грамматики и риторъ отъ риторики и врачъ отъ врачеванія, тогда какъ самый этотъ предметъ не есть ни врачеваніе, ни риторика, ни грамматика, но отъ случайныхъ принадлежностей своихъ получаетъ названіе, по которымъ онъ такъ называется, не будучи ни которымъ изъ нихъ, такъ и отъ зла, мнъ кажется, предметъ получаетъ названіе, не будучи самъ зломъ. Подобнымъ образомъ разсуждай, представляя въ умѣ и другаго кого-нибудь, служащаго причиною золъ для людей, что и онъ, поколику дъйствуетъ и содъйствуетъ имъ дълать зло, и самъ становится злымъ отъ дълъ своихъ; ибо потому и онъ называется злымъ, что онъ есть совершитель золъ; а то, что онъ совершаетъ, не есть онъ самъ, но это - дъйствія его, отъ которыхъ онъ получаетъ названіе злаго. Ибо, если бы мы сказали, что самъ онъ есть то, что онъ совершаетъ, а онъ совершаетъ убійства и прелюбод'янія и тому подобное, то онъ самъ и былъ бы этимъ. Если же онъ самъ есть это, а это имъетъ бытіе тогда, когда совершается, когда же не совершается, то перестаетъ быть; между тъмъ это происходитъ отъ людей; слѣдовательно люди суть совершители этого и виновники бытія и небытія всего этого. Это, какъ ты сказалъ, суть дъйствія человька, по которымъ онъ дълается злымъ, а не по которымъ онъ становится предметомъ; и злымъ, какъ мы сказали, называется предметъ отъ принадлежностей своихъ, которыя не суть самый предметъ, какъ врачъ не отъ врачеванія; если же каждый бываетъ злымъ вслъдствіе того, что онъ совершаетъ, а совершаемое имъ получаетъ начало бытія, то и онъ началъ быть злымъ, и самое зло получило начало бытія. Если же такъ, то ни злой не существуетъ такимъ безначально, ни зло не есть что-нибудь несотворенное, потому что, какъ сказано, оно отъ него произошло.

Вален. другой 1). Мнъ кажется, другъ, что ты достаточно разсуждалъ съ другимъ. Изъ того, что онъ предварительно допустилъ въ ръчи, кажется, ты хорошо вывелъ заключенія. Дъйствительно, если вещество было безкачественно, а Богъ есть Творецъ качествъ, качества же суть зло, то Богъ будетъ Творцемъ зла. Объ этомъ сказано хорошо. Но мнъ кажется ложнымъ называть вещество безкачественнымъ; ибо ни о какомъ предметъ нельзя сказать, что онъ безкачественъ. Напротивъ, тъмъ самымъ, что называешь его безкачественнымъ, ты утверждаешь, что у него есть качественность, опредъляя, каково это вещество, что и составляетъ видъ качества. Посему, если тебъ угодно, начни свою ръчь снова; ибо мнъ кажется, что вещество безначально имъетъ качества. Такимъ образомъ и зло, по моему мнѣнію, изъ него проистекаетъ, такъ что Богъ не есть виновникъ золъ, но всъхъ ихъ виновникъ — вещество.

Прав. Усердіе твое, другъ, я одобряю и тщательность твою въ словахъ хвалю; ибо каждому изъ желающихъ научиться по истинъ слъдуетъ не просто и какъ случится 
относиться къ словамъ, но тщательно обдумывать ръчь. 
Иначе, если изслъдующій неточнымъ опредъленіемъ понятій подастъ поводъ собесъднику выводить заключенія, какія 
онъ хочетъ, то это не убъдитъ слушателя, но что ему покажется возможнымъ признать хорошимъ, то онъ и признаетъ; а изъ этого произойдетъ одно изъ двухъ: или слушающій совершенно легкомысленно склонится къ тому, что 
ему кажется, или будетъ обличать собесъдника, какъ ска-

<sup>1)</sup> Съ этого мъста разговора до конца въ изданіи Яна поставлено вмъсто Валентиніанина слово εταίρος— товарищъ, о которомъ сказано выше, такъ что весь разговоръ представляется происходящимъ между православнымъ и двумя послъдователями Валентина.

завшаго неправду. Ты, мнѣ кажется, неправильно сказалъ, что вещество безначально имѣло качества; ибо, если бы это было такъ, то чего же Богъ былъ бы Творцемъй Если скажешь: предмета, то мы уже допустили, что онъ существовалъ прежде; если же качествъ, то теперь говоримъ, что и они существовали. И такъ, если существовали и предметъ и качества, то мнѣ кажется, напрасно называть Бога Творцемъ. Но отвѣть мнѣ на слѣдующій вопросъ: въ какомъ смыслѣ ты называешь Бога Творцемъй — въ томъ ли, что Онъ обратилъ тѣ предметы, которые прежде существовали, въ небытіе, или въ томъ, что предметы Онъ сохранилъ, а измѣнилъ ихъ качества?

Ban.  $\partial pyn$ . Мнѣ кажется, что съ предметами измѣненія не произошло, а только съ качествами, по отношенію къ которымъ мы и называемъ Бога Творцемъ. Подобно тому, какъ если бы кто сказалъ, что домъ построенъ изъ камней, то отсюда нельзя было бы заключать, что камни, называясь домомъ, по своей сущности не остались камнями; ибо, я думаю, они стали домомъ по качеству ихъ сложенія. Такъ и Богъ, мнѣ кажется, произвелъ въ предметѣ, который между тѣмъ остался предметомъ, нѣкоторое измѣненіе, по которому я и говорю, что міръ получилъ бытіе отъ Бога.

Валент. друг. Кажется.

*Прав.* Всегда ли это качество было въ веществъ, или оно получило начало бытія?

Bалент.  $\partial py$ г. Я утверждаю, что это качество безначально было присуще веществу.

IIpas. Но не говоришь ли ты, что Богъ произвелъ нѣкоторое измѣненіе качествъ?

Вал. друг. Я говорю это.

Прав. Къ лучшему или къ худшему?

 $Ba_{A}$ .  $\partial py_{I}$ . Мнѣ кажется, нужно сказать, что къ луч-шему.

Прав. Итакъ, если зло есть качество вещества, а Богъ измѣнилъ качества его къ лучшему, то необходимо спросить: откуда же зло? Качества не остались такими, какими они были по своей природѣ; если же эти качества прежде не были злыми по своей природѣ, а только отъ измѣненія Богомъ качества, вещества сдѣлались такими, какъ ты говоришь, то Богъ будетъ виновникомъ зла, измѣнивъ качества, небывшія прежде злыми, въ злыя; или ты думаешь, что злыя качества Богъ не измѣнилъ къ лучшему, а только остальныя, которыя были безразличными, измѣнены Богомъ для благоустроенія міра?

Вал. друг. Я давно такъ думалъ.

IIрав. Почему же ты говоришь, что Онъ оставилъ злыя качества такъ, какъ они были? Могъ ли Онъ уничтожить ихъ, или не могъ, хотя и желалъ? Если скажешь, что могъ. но не желалъ, то Онъ самъ виновникъ ихъ; потому что могъ сдълать, чтобы не было зла, и однако допустилъ ему остаться такъ, какъ было, и особенно когда Онъ сталъ устроять вещество. Если бы Онъ совершенно не имълъ никакихъ намъреній относительно вещества, то не былъбы виновникомъ того, чему допустилъ остаться; но такъ какъ нѣкоторую часть вещества Онъ устрояетъ, а нѣкоторую часть предоставляетъ самой себъ, хотя могъ и ее измънить къ лучшему, то Онъ, оставивъ часть вещества злою, мнъ кажется, есть виновникъ зла. Такимъ образомъ Онъ устроялъ съ ущербомъ для одной части; или лучше, чрезъ это Онъ, мнъ кажется, допустилъ несправедливость по отношенію и къ той части вещества, которую Онъ устроилъ, такъ какъ она стала получать вліяніе отъ зла. Ибо, прежде нежели она была устроена, ей не было присуще ощущеніе зла, а теперь каждая изъ частей вещества ощущаетъ зло. Возьмемъ примѣръ съ человѣка: прежде, нежели было сотворено это живое существо, оно не чувствовало зла; но съ тѣхъ поръ, какъ человѣкъ созданъ отъ Бога по подобію (Его), онъ получаетъ и ощущение приближающагося зла. Такимъ образомъ и то, что по твоимъ словамъ произошло отъ Бога ко благу вещества, оказывается пришедшимъ

болье ко вреду его. - Если же ты скажешь, что Богъ потому не прекратилъ зла, что не могъ уничтожить его, то скажешь, что Богъ немогущъ; а немогущество бываетъ или отъ природной слабости, или отъ того, что порабощенный поражается страхомъ предъ къмъ-нибудь высшимъ. Когда же ты осмълишься сказать, что Богъ слабъ по природь, то ты, мнъ кажется, подвергаешь опасности самое спасеніе; а если отъ пораженія страхомъ предъ высшимъ, то зло будетъ выше Бога, какъ преодолѣвающее желанія Его воли, что сказать о Богѣ, кажется мнѣ, нелѣпо; иначе почему лучше не быть Богомъ тому, что по твоимъ словамъ можетъ преодолъвать Бога, если мы называемъ Богомъ то, что имъетъ власть надъ всъмъ? — Впрочемъ, я хочу спросить тебя кратко и о самомъ веществъ; скажи мнѣ, простое это вещество или сложное? Ибо разнообразіе существующаго приводитъ меня къ изслѣдованію объ этомъ предметъ. Если вещество было простое и однообразное, а міръ сложенъ и состоитъ изъ различныхъ сущностей и смѣсей, то нельзя говорить, что онъ произошелъ изъ вещества, потому что сложное не можетъ составиться изъ одного безкачественнаго; сложное указываетъ на смѣшеніе нъсколькихъ простыхъ. Если же наоборотъ, ты назовешь вещество сложнымъ, то конечно скажещь, что оно сложено изъ нъсколькихъ простыхъ; а если оно сложено изъ простыхъ, то были нъкогда простыя сами по себъ, отъ сложенія которыхъ произошло вещество, изъ чего оно и оказывается сотвореннымъ. Ибо если вещество сложно, а сложное составляется изъ простыхъ, то было нѣкогда время, когда вещества не было, а между тъмъ никогда не было времени, когда бы не существовало несотворенное, слъдов. вещество не есть нъчто несотворенное; иначе отсюда слъдовало бы, что есть много несотворенныхъ. Если былъ Богъ несотворенный, и были несотворенныя простыя, изъ которыхъ сложилось вещество, то несотворенныхъ будетъ не два только. Я не буду изследовать, что такое эти простыя. вещество или форма? Ибо и отсюда можно было бы вывести много нелъпыхъ заключеній. Но какъ тебъ кажется, точно ли ничто изъ существующаго не противоположно самому себъ?

Bал.  $\partial p$ . Кажется.

Прав. Но огню противоположна вода?

Bал.  $\partial p$ . Мн кажется противоположна.

 $\Pi pas.$  Равнымъ образомъ и свъту—тьма, и холодному—теплое, также и сухому—влажное?

Вал. др. Мнъ кажется, такъ.

Прав. Итакъ, если ничто изъ существующаго не противоположно самому себѣ, то они не будутъ ни однимъ веществомъ, ни происходить изъ одного вещества. Еще я хочу спросить тебя о подобномъ этому; какъ тебѣ кажется, части (одного цѣлаго) не уничтожаютъ другъ друга?

Вал. др. Кажется.

Прав. А огонь, и вода и прочее суть ли части вещества Вал.  $\partial p.$  Да.

IIpas. А что, какъ тебѣ кажется, вода не уничтожаетъ ли огонь и свѣтъ — тьму, и прочее, тому подобное?

Вал. др. Кажется.

Прав. Итакъ, если части (одного цълаго) не уничтожаютъ другъ друга, а части вещества уничтожаютъ другъ друга, то онъ не будутъ частями другъ друга. Если же онъ не части другъ друга, то онъ не будутъ принадлежать одному веществу. Даже онъ не будутъ веществомъ; потому что ничто изъ существующаго не уничтожаетъ самого себя по понятію о противоположномъ; ибо ничто не противополжно самому себъ; противоположное же обыкновенно противополагается другому; напр. бълое не противоположно самому себъ, но оно называется противоположнымъ черному; также и свътъ не оказывается противоположнымъ самому себъ, но относится такъ къ тьмѣ, и многое другое подобное. Итакъ, если бы было какое-нибудь одно вещество, то оно не было бы противоположно самому себъ; а такъ какъ противоположные предметы существуютъ, то оказывается, что вещества нътъ. - Впрочемъ о веществъ довольно. Нужно приступить къ изследованію о зле и необходимо разсмотръть его между людьми. Зло между людьми-виды этого зла или части? Если виды, то кромъ ихъ не будетъ другаго зла самого въ себъ, потому что роды являются и существуютъ въ видахъ. Если же такъ, то зло будетъ сотвореннымъ: ибо виды (его) оказываются творимыми, напр. убійство и прелюбодъяніе и тому подобное. Если же ты захочешь считать ихъ за части какого-то зла, а эти части сотворены, то по необходимости и оно сотворено; ибо то, чего части сотворены, по необходимости также сотворено. такъ какъ цълое состоитъ изъ частей. Не будетъ и цълаго, если нътъ частей; а изъ частей нъкоторыя могутъ быть, хотя бы цълаго и не было. Но нътъ ничего изъ существующаго, чего одна часть была бы сотворена, а другая не сотворена. Если бы я допустилъ и это въ своей рѣчи, то значило бы, что было некогда зло, когда оно еще не было цълымъ, т. е., прежде нежели Богъ создалъ вещество. Цълымъ же оно становится тогда, когда сотворенъ Богомъ человъкъ: ибо человъкъ есть виновникъ частей зла. А отсюда Богъ, сотворившій (человъка), будетъ виновникомъ того, что стало существовать целое зло: а это нечестиво. — Если же ты скажешь, что зло не есть ни то, ни другое, а назовешь такъ совершение чего нибудь злаго, то этимъ покажешь, что оно есть нъчто сотворенное: ибо совершеніе чего-нибудь имветь начало бытія. Притомъ ты не можешь указать никакого другаго зла, кромъ этого. Какое другое элое дъйствіе помимо совершающагося между людьми ты можешь указать? А что совершающій (зло) не есть самъ зло по своей сущности, но (бываетъ злымъ) вслъдствіе самаго совершенія зла, это уже доказано. Ничто не есть зло по природъ, но злое становится злымъ по употребленію.

Что люди сотворены злыми отъ Бога, этого, мнѣ кажется, сказать нельзя; но я говорю, что первый человѣкъ сотворенъ самовластнымъ, т. е. свободнымъ, отъ чего и преемники рода наслѣдовали такую же свободу. Итакъ, я утверждаю, что человѣкъ сотворенъ свободнымъ, а не хочу (назвать) его рабствующимъ; это, по моему мнѣнію, есть самое лучшее, что даровано ему отъ Бога. Ибо всѣ прочія (твари) по необходимости повинуются Божественному повелѣнію, и ни которая изъ нихъ не можетъ дѣлать чегонибудь другаго, кромъ того, для чего она сотворена; посему мы и не восхваляемъ ихъ, повинующихся Господу такимъ образомъ, и нътъ для нихъ никакой высшей надежды, потому что онъ невольно исполняютъ повелънное; а человъкъ хочетъ убъждаться умомъ; ибо человъкъ получилъ власть, безъ принужденія необходимостію природы и безъ насилія, подчиняться тому, что для него лучше; для этого, по моему мнънію, онъ и одаренъ (такою властію), т. е., чтобы онъ могъ получить начто больше того, чамъ владъетъ, что прибавляется ему за послушаніе отъ высшаго (Существа) и что требуется какъ долгъ отъ Создателя. Ибо человъкъ, говорю я, сотворенъ не для погибели, а для лучшаго. Если бы онъ былъ сотворенъ подобно какой-нибудь изъ стихій, или тварей такимъ же образомъ служащихъ Богу, то онъ не получалъ бы награды достойной хотънія, но былъ бы какъ орудіемъ Создателя, и не основательно было бы укорять его за дурныя дъла его; потомучто виновникомъ ихъ былъ бы пользующійся имъ (какъ орудіемъ). Даже человъкъ и не зналъ бы лучшаго, не зная Виновника, а только то, для чего онъ существовалъ бы по природъ. Итакъ, по моему мнънію, Богъ далъ человъку способность дълать то, что онъ хочетъ, вознамърившись почтить его такимъ образомъ и сдѣлать знающимъ лучшее, и склоняетъ его способность къ лучшему, также не отнимая свободы, но желая указать лучшее. Ибо эта возможность остается при немъ, и заповъдь онъ получаетъ; а Богъ (только) увъщеваетъ обратить свободную способность къ лучшему. Какъ отецъ увъщеваетъ сына, имъющаго свободную способность учиться наукамъ, еще болѣе заниматься науками, чъмъ указываетъ на это лучшее, а не отнимаетъ у сына свободной способности, хотя бы онъ неохотно хотълъ учиться; такъ, мнъ кажется, и Богъ, побуждая человъка повиноваться повелъніямъ, не отнимаетъ у него власти свободной способности, по которой онъ можетъ и не слушаться этихъ повелѣній. И причина такого побужденія по-

казываетъ, что Онъ не отнимаетъ этой власти. Онъ даетъ повельнія для того, чтобы человькъ могъ наслаждаться лучшимъ; ибо это слъдуетъ за повиновеніемъ повельнію Божію. Такимъ образомъ Онъ благоволитъ давать повелѣнія не для того, чтобы отнять власть, которую самъ далъ, но чтобы доставить лучшее (человъку), какъ достойному получить большее за послушаніе Богу, тогда какъ онъ имълъ власть и не послушаться. Я утверждаю, что человъкъ сотворенъ самовластнымъ, не такъ, какъ будто бы напередъ существовало какое-то зло, которое избирать человъкъ получилъ власть, если захочетъ, но (получилъ) только одну способность, служащую причиною послушанія Богу или непослушанія. Ибо въ этомъ состояла свобода воли. Между тъмъ сотворенный человъкъ получаетъ отъ Бога заповъдь; и отсюда уже начинается зло; ибо онъ не повинуется Божественному повелѣнію; и только это и есть зло, - преслушаніе, которое тогда получило бытіе. Слѣдовательно никто не можетъ назвать его несотвореннымъ, когда совершившій его сотворенъ. Но конечно ты спросишь: откуда же это преслушаніе? Объ этомъ ясно изложено въ Божественномъ Писаніи. Посему я и не утверждаю, что человъкъ такимъ сотворенъ отъ Бога, но говорю, что онъ подвергся этому по нъкоторому наущенію. Ибо человъкъ не получилъ такой природы; иначе, если бы онъ былъ такимъ, этого не случилось бы съ нимъ по наущенію, потому что такова была бы его природа. А нъкто Божественнымъ голосомъ говоритъ, что человъкъ научился злу (Іерем. XIII, 23). Итакъ, я говорю, что онъ научился не повиноваться Богу. Только это и есть зло, что бываетъ противъ воли Божіей; а человъкъ научается злу не самъ по себъ. Научающій злу есть драконъ...

Итакъ я сказалъ, что начало зла есть зависть; а зависть отъ того, что человъкъ удостоился отъ Бога высшей чести; зло же есть преслушаніе заповъди Божіей.

# б) О Воскресеніи.

(Противъ Оригена) 1).

### Глава І.

Основываясь на этомъ 2) болѣе простые изъ увѣровавшихъ думаютъ, (говоритъ Оригенъ), что нечестивые не получатъ воскресенія, между тѣмъ не высказываютъ ясно, что они разумъютъ подъ воскресеніемъ и какой воображаютъ судъ. А если повидимому и выражаютъ свои мысли объ этомъ, то изобличитъ ихъ изследование, такъ какъ онине могутъ усвоить этого въ последовательномъ порядке. Если мы спрашиваемъ ихъ, что воскреснетъ; они отвъчаютъ: тъла, которыми мы теперь облечены. Потомъ если мы спросимъ ихъ еще; въ полномъ ли существъ воскреснутъ, или нътъ, - они, не изслъдовавъ, говорятъ: въ полномъ. А когда мы, примъняясь къ ихъ простотъ, выразимъ недоумъніе: ужели вмъстъ съ тъломъ воскреснетъ и кровь, истекшая при разсвченіи жилъ, и мясистыя части, и волосы, когда-нибудь бывшіе у насъ, или тъ одни, которые выпали при кончинъ, - они ссылаются на то, что Богъ можетъ дълать, что хочетъ. А болъе ръшительные изъ нихъ, чтобы избъжать необходимости составлять въ умъ соображенія о той самой крови, которой много разъ случалось выдъляться изъ нашихъ тълъ, говорятъ, что воскреснетъ наше тъло такимъ, какимъ было при концъ жизни. Противъ этого мы высказывали сомнъніе по той причинъ, что естество измънчиво, что какъ въ наше тъло поступаютъ снъди и измъняютъ свой видъ, такъ и наши тъла измъняются, и въ плотоядныхъ птицахъ и звъряхъ становятся частями ихъ тълъ; эти опять измъ-

<sup>1)</sup> Слѣдующія 51 глава сохранились у св. Епифанія Кипрскаго (Haeres. LXIV), который говоритъ, что онъ извлекъ это буквально изъ слова Мееодія о воскресеніи.

У) Т. е. на словахъ Псалма 1: "не воскреснуть нечестивіи на судъ". Извлеченіе начинается сокращеннымъ изложеніемъ мнѣній Оригеновыхъ.

няются, будучи съвдаемы людьми, или другими животными, и становятся твлами людей или другихъ животныхъ. И такъ какъ это повторяется многократно, то необходимо допустить, что одно и тоже твло много разъ бываетъ частію многихъ людей. Чьимъ же твломъ оно будетъ при воскресеніи? Такимъ образомъ намъ придется впасть въ бездну безразсуднаго пустословія.

#### Глава II.

И послѣ всѣхъ этихъ недоумѣній, они 1) обращаются къ тому, что для Бога все возможно, и приводятъ изреченія Священнаго Писанія, которыя, по ближайшему своему смыслу, могутъ подтверждать ихъ мнѣніе. Таково мѣсто изъ пророка Іезекіиля: была на мню рука Господа и Господь вывель меня духомь, и поставиль меня среди поля, и оно было полно костей (человъческихъ), и обвель меня кругомъ около нихъ, и вотъ весьма много ихъ на поверхности поля, и вотъ онъ весьма сухи. И сказаль мню: сынь человическій! оживуть ли кости сіи? Я сказаль: Господи Боже! Ты знаешь это. И сказаль мнь: изреки пророчество на кости сіи, и скажи имъ: "кости сухія! слушайте слово Господне!" Такъ говоритъ Господъ Богъ костямъ симъ: вотъ Я введу духь въ васъ и оживете, и обложу васъ жилами, и выращу на васт плоть; и покрою васт кожею, и введу вт васт духт (мой) и оживете и помъщу васъ на земль вашей, и узнаете, что Я Господь (Іезек. XXXVII, 1). Этимъ изреченіемъ пользуются они, какъ наиболъе убъдительнымъ. Приводятъ и другія изреченія, Евангельскія, напримірь: тама будета плача и скрежеть зубовь (Мат. VIII, 12); и еще: а бойтесь болье того, кто можеть и душу и тьло погубить вы геенню (Мат. Х, 28); и изъ посланій Павла: оживить и ваши смертныя тьла Духомь своимъ, живущимъ въ васъ (Рим. VIII, 11).

# Глава III.

Всякій любящій истину долженъ, остановившись на этомъ мыслію, подвизаться за истину воскресенія, сохранить

Т. е. простые изъ увѣровавшихъ, о которыхъ сказано выше.
 св. меоодій и муч. єп.

преданіе древнихъ и предостеречься отъ опасности впасть въ пустоту жалкихъ мыслей, и невозможныхъ и Бога недостойныхъ. По отношенію къ тому мъсту 1) должно такъ разсуждать: всякое тъло, поддерживаемое природою, которая для питанія вводить въ него начто отвна и вмасто введеннаго выдъляетъ другое, - какъ вы, напримъръ, растенія или животныхъ, - никогда не остается одинаковымъ въ матеріальномъ отношеніи. Поэтому тѣло не дурно названо рѣкою: такъ какъ, при тщательномъ разсмотръніи, можетъ быть, даже въ продолжение двухъ дней первоначальное вещество не остается тъмъ же въ нашемъ тълъ. Однако, напримъръ, Павелъ или Петръ, всегда остаются одинаковыми не по душѣ только, сущность которой не растекается въ насъ и не получаетъ текучаго, хотя естество тъла и измъняемо, но у нихъ остается тотъ же самый видъ, характеризующій тъло, такъ что однъми и тъми же остаются и формы, представляющія тѣлесную качественность Петра и Павла. Вслѣдствіе этихъ качествъ отъ дѣтства остаются на тѣлахъ рубцы и другіе знаки, напр. веснушки и другое тому подобное. Эта форма, по которой отличаются другъ отъ друга Павелъ и Петръ, есть тѣлесная, и она во время воскресенія опять будетъ окружать душу, перемънившись въ лучшую и образовавшись совершенно уже не по прежнему. И какъ форма остается отъ младенчества до старости, хотя черты повидимому получаютъ большое измѣненіе: такъ и относительно теперешняго вида тъла должно думать, что онъ одинаковъ съ будущимъ, хотя и будетъ весьма большое измѣненіе къ лучшему. Душъ, пребывающей въ мъстахъ тълесныхъ, необходимо имъть тъло, соотвътствующее мъстопребыванію. И какъ, если бы намъ нужно было сдълаться водяными животными и жить въ морѣ, то намъ нужно было бы имѣть жабры и другое устройство рыбье: такъ и тъмъ, которые имъютъ наслъдовать царство небесное и будутъ въ различныхъ мѣстахъ, необходимо имѣть тѣла духовныя, впрочемъ не такія, чтобы видъ прежняго тъла уничтожился, но чтобы

<sup>1)</sup> Т. е. къ вышеизложенному недоумънію Оригена.

послѣдовало измѣненіе его въ болѣе славное, подобно тому, какъ видъ Іисуса, Моvсея и Иліи не сдѣлался, во время преображенія, инаковымъ противъ того, какимъ онъ былъ.

### Глава IV.

Поэтому не смущайся, если кто скажетъ, будто первоначальное вещество тъла въ то время не будетъ такимъ же, такъ какъ разумъ показываетъ способнымъ разумъть, что и теперь, даже въ продолжение двухъ дней, не можетъ оставаться одинаковымъ прежнее вещество тъла. Слъдуетъ остановить вниманіе и на томъ, что иное съется, а иное востаетъ: съется тъло душевное, востаетъ тъло духовное (1 Кор. XV. 44). Къ этому Апостолъ присовокупляетъ ученіе, что мы имъемъ, такъ сказать, сложить съ себя земныя качества, тогда какъ видъ тъла сохранится во время воскресенія: но то скажу вамь, братія, что плоть и кровь не могуть насльдовать царствія Божія, и тльніе не насльдуеть нетльнія (ст. 50). Можетъ быть святого человъка, охраняемаго Богомъ, создавшимъ нѣкогда плоть, будетъ окружать уже не плоть, но что нъкогда отпечатлъвалось во плоти, то и будетъ отпечатлено въ теле духовномъ. И въ чемъ братія наши ссылаются на изреченіи Писанія, о томъ также нужно сказать: и прежде всего о словахъ у Іезекіиля. Такъ какъ на нихъ хотятъ утверждаться простъйшіе, то, по буквальному ихъ смыслу, не будетъ и воскресенія плоти, а только воскресеніе костей, кожи и жилъ. Вмѣстѣ и то нужно показать имъ, что они увлекаются, не уразумъвъ написаннаго; ибо не вездъ, гдъ говорится о костяхъ, подъ именемъ костей должно разумъть именно эти кости, какъ напримъръ въ слъдующихъ мъстахъ: сыплются кости наши въ челюсти преисподней (Пс. СХL, 7); всю кости мои разсыпались (Пс. XXI, 15); и еще: исиъли меня, Господи, ибо кости мои потрясены (Псал. VI, 3). Очевидно, что здъсь говорится о костяхъ не въ общепринятомъ значеніи. Указываютъ на слова пророка: они говорять: изсохли кости наши (leзек. XXXVII, 11). Но ужели потому говорять они (Іудеи): изсохли кости наши,

что желаютъ воскреснуть, когда будутъ собраны вмѣстѣ? Это невозможно. Сказать: изсохли кости наши — они могли бы, какъ бывшіе въ плѣну и потерявшіе всякую жизненность. Поэтому они присовокупляютъ: и погибла надежда наша, мы оторваны от корня. И такъ это есть обѣтованіе возстанія народа отъ паденія и какъ бы смерти, которою умерли они за грѣхи, бывъ преданы врагамъ. И грѣшники отъ Спасителя называются гробами полными костей мертвыхъ и всякой нечистоты (Ме. XXIII, 27).—Богу подобаетъ отверзть гробъ каждаго и вывести изъ гробовъ насъ оживотворенными, такъ же, какъ Спаситель извёлъ вонъ Лазаря.

# Глава V.

Что же касается до словъ: тамъ будетъ плачъ и скрежета зубова, - то имъ должно сказать, что, какъ всякій членъ Создатель устроилъ для какого-либо употребленія въ сей жизни, такъ и зубы устроены для раздробленія твердой пищи. Какая же нужда въ зубахъ для подвергаемыхъ мученію? Находящіеся въ гееннъ не будутъ ъсть ими. И еще нужно показать, что не все должно принимать буквально. Говорится: сокрушаешь зубы нечестивых» (Пс. III, 8); и еще: разбей, Господи, челюсти львовъ (Пс. LVII, 7). Кто же будетъ такъ безразсуденъ, чтобы предполагать, будто Богъ, не касаясь тэла грэшниковъ, сокрушитъ только зубы ихъ? А если желавшій понимать ихъ такъ, необходимо долженъ будетъ склониться къ смыслу аллегорическому; то нужнодопустить такое изъяснение и относительно скрежета зубовъ у подвергаемыхъ мученію. Имфетъ ли душа способность двигать челюсти, чтобы она во время обличенія за грѣхи, на которые она склонилась мыслію, могла скрежетать зубами, подобно какъ бываетъ при столкновеніи зубовъ? А изреченіе: бойтесь болье того, кто можеть и душу и тьло попубить во ченню (Мате. Х, 24), можетъ быть, указываетъ на то, что душа безтълесна, а можетъ быть показываетъ и то, что она безъ тъла не будетъ мучиться, о чёмъ сказали мы въ физіологическомъ изслѣдованіи "о видѣ и первой сущности". И сказанное у Апостола: оживить и ваши смертныя тыла Духомъ своимъ, живущимъ въ васъ, можетъ, такъ какъ тъло наше смертно и непричастно истинной жизни, — означать то, что телесный видъ, о которомъ мы сказали, по естеству смертенъ, а когда явится Христосъ, жизнь наша (Кол. III, 4), то и онъ изъ состоянія смертнаго тъла перемънится въ оживотворенное, такъ что силою Духа животворящаго онъ содълается духовнымъ. Равнымъ образомъ спова: но скажеть кто-нибудь, какь воскреснить мертвые и въ какомъ тъль прійдуть? (1 Кор. XV, 35) ясно показываютъ, что прежнее существо тъла не востанетъ. Ибо, если хорошо поняли мы тотъ примъръ (о съмени), то надобно сказать, что сила съмени въ зернъ пшеницы, овладъвъ окружающимъ веществомъ, проникнувъ его всецъло, вкоренившись въ самомъ составъ его, придаетъ силы, какія имъетъ, тому, что прежде было землею, водою, воздухомъ и огнемъ, и, преодолѣвъ ихъ качества, измѣняетъ ихъ въ то самое, котораго само бываетъ производителемъ, и такимъ образомъ наполняется колосъ, который чрезвычайно отличается отъ первоначальнаго зерна величиною, видомъ и разнообразіемъ.

# Глава VI 1).

Вотъ — (сказалъ Проклъ), — въ сокращеніи все, что высказалъ Оригенъ, занимаясь разсужденіемъ о воскресеніи и доказывая свои мысли разными умозрѣніями. Ты же внимательно разсмотри и то, что слѣдуетъ за этимъ. Остается къ сказанному присоединить еще свидѣтельства изъ Писаній, дабы рѣчь, подобно статуѣ, имѣя всѣ части въ соразмѣрности, была обработана вся вполнѣ и не имѣла недостатка ни въ чемъ, относящемся до ея формы и красоты. И такъ надобно сказать, насколько согласуются съ

<sup>1)</sup> Главы 6 и 7 составляють особую "рѣчь Прокла" въ извлеченіи у Св. Епифанія изъ Менодія. Объясненіе этого заключается въ томъ, что въ словъ св. Менодія о воскресеніи представляются бесъдующими между собою: Аглаофонъ, Проклъ, Авксентій и самъ Менодій; и изъ нихъ Проклъ въ вопросъ о воскресеніи держить сторону Оригена.

этимъ Писанія, руководствующія человѣка къ совершенству лучшей жизни. Если кто можетъ, не искажая подлинника строго разсуждать, тотъ узнаетъ, что воскресеніе должно понимать въ отношеніи не къ этому тѣлу, такъ какъ оно не можетъ оставаться неизмѣннымъ въ продолженіе вѣковъ, а въ отношеніи къ тѣлу духовному, въ которомъ будетъ сохраняться тоже отличительное свойство, какое въ немъ выражается и нынъ, такъ что каждый изъ насъ и по внъшнему виду будетъ однимъ и тъмъ же, какъ это сказано и у Оригена. Ибо онъ полагаетъ, что таково будетъ воскресеніе: такъ какъ вещественное тъло перемънчиво, и никогда, даже на короткое время, не остается въ одинаковомъ положеніи, но прибавляется и убавляется во внъшнемъ видъ, отличающемъ человъка, отъ чего зависитъ и самый обликъ его; то по необходимости, говоритъ, должно предполагать, что воскресеніе касается только одного вида человъка. И дабы ты не сказалъ: не понимаю, — ибо онъ темно это изложилъ, - то я здъсь яснъе раскрою тебъ смыслъ этихъ словъ. Ты, конечно, видалъ кожу животнаго (мѣхъ) или другое, что подобное, наполненное водою; если, выпустивъ изъ него воду, снова по немногу наполнять, то онъ всегда представляетъ одинъ и тотъ-же видъ; потому, что каково содержащее, таковъ видъ необходимо принимаетъ и то, что внутри его. Представь же себъ теперь: если, когда выливается вода, будетъ кто-нибудь прибавлять столько, сколько выливается, не допуская мъху совершенно остаться безъ воды, то прибавляемое, хотя и не таково, по необходимости является такимъ, каково все прочее; потому что во время убавленія и прибавленія воды содержащее есть одно и тоже. И такъ кто захочетъ уподобить этому тъло, тотъ не постыдится. Ибо такимъ же образомъ и пища, принимаемая въ замѣнъ изверженныхъ веществъ, перемѣняется въ образъ содержащаго вида. Такъ, что разойдется по глазамъ, становится сходнымъ съ глазами, что по лицу, то съ лицомъ, и что по другимъ частямъ, то имъ уподобляется; отъ этого каждый представляется однимъ и тъмъ же, хотя первоначальное вещество тъла не остается въ томъ же положеніи, но только видъ, сообразно съ которымъ формируется привходящее въ тело. И такъ, если мы даже въ теченіе немногихъ дней не бываемъ одними и тъми же относительно тъла, а только по виду, который имфетъ тфло, такъ какъ онъ одинъ остается въ насъ отъ рожденія; то тъмъ болье въ то время мы не будемъ тъми же по плоти, но только по виду, который и теперь всегда сохраняется въ насъ и пребываетъ неизмѣннымъ. Ибо что тамъ кожа (мѣха), то здѣсь видъ, и что въ приведенномъ сравненіи вода, то здъсь прибавленіе и убавленіе (вещества). Посему, какъ теперь, хотя тъло не остается однимъ и тъмъ же, но внѣшнія черты по виду сохраняются однѣми и тѣми же: такъ и тогда, хотя тъло будетъ не тоже самое, но видъ, возвышенный въ болъе славное состояніе, окажется уже не въ тлънномъ тълъ, но въ безстрастномъ и духовномъ, каково напримъръ было тъло Іисуса во время преображенія, когда Онъ взошелъ на гору съ Петромъ, Мочсеемъ и Иліею, явившимися Ему.

#### Глава VII.

И объ этомъ довольно разсуждать; потому что таковъ вкратцѣ смыслъ ученія Оригенова. Если же кто изъ сомнѣвающихся, указавъ на тѣло Христово, — такъ какъ Христосъ называется первенецъ изъ умершихъ (Апок. I, 5. 1 Кор. XV, 20), — скажетъ, что какъ Онъ воскресъ, такъ надобно полагать и о всѣхъ, что они воскреснутъ подобно Ему; ибо, если Іисусъ воскресъ, то и умершихъ въ Іисусъ Богъ приведетъ съ Нимъ (Сол. IV, 14); а тѣло Іисуса воскресло съ тою же плотію и костями, какія Онъ имѣлъ, какъ убѣдился въ томъ и Өома; то на это мы скажемъ: тѣло Христово было не отъ хотьнія мужа (Іоан. I, 13), не отъ услажденія, соединеннаго со сномъ (Прем. VII, 2), не въ беззаконіи зачатое и во гръхъ рожденное (Псал. L, 7), но отъ Духа Святаго и силы Всевышняго (Лук. I, 34) и отъ Дѣвы; тогда какъ твое тѣло есть сонъ, услажденіе и скверна. Посему и пре-

мудрый Сирахъ говоритъ: когда же человъкз умретъ, то наслюдіемъ его становятся пресмыкающіеся, звъри и черви (Сир. X, 13); также въ 87-мъ псалмѣ говорится: развъ надъ мертвыми Ты сотворишь чудо? Развъ мертвые встанутъ и будутъ славить Тебя? Или во гробъ будетъ возвъщаема милость Твоя, и истина Твоя въ мъстъ тлънія? Развъ во мракъ познаютъ чудеса Твои и въ землъ забвенія правду Твою? (ст. 11—13). Есть и другія такого рода изреченія, которыя желающій можетъ выбрать изъ Писаній, чтобы намъ, приведши ихъ всѣ во множествѣ, не увеличить слова слишкомъ много.

# Глава VIII 1).

И такъ, когда Проклъ съ трудомъ окончилъ рѣчь и долго молчали присутствующіе, довольно увлекаемые къ невърію; когда я замътилъ, что онъ дъйствительно окончилъ, то, приподнявъ слегка голову и собравшись съ духомъ, какъ бываетъ съ плывущими, когда уже утихаетъ буря, но еще находясь въ страхв и смущеніи — (ибо я, такъ сказать вамъ, былъ пораженъ и подавленъ важностію тъхъ словъ), - я обратился къ Авксентію, и, назвавъ его, сказалъ: Авксентій! я думаю, что не напрасно сказано у поэта: "когда двое идутъ вмъстъ" и пр. 2). Ибо два у насъ противника, поэтому мы должны выдержать силу обоихъ. Я избираю тебя помощникомъ и сотрудникомъ въ споръ съ ними, дабы Аглаофонъ съ Прокломъ и Оригеномъ, вооружившись противъ насъ разрушительными доказательствами, не ниспровергъ воскресенія. Выступимъ же противъ ихъ софизмовъ, нисколько не страшась ихъ возраженій, которыми они нападають на людей робкихъ. Ибо ничего у нихъ нътъ вполнъ здраваго и основательнаго, но одинъ красивый наборъ словъ, подготовленный для пораженія и убъжденія слушателей, не ради истины и пользы, но дабы показаться, присутствующимъ, мудрыми въ словъ. Отъ этого ръчи, вытекающія изъ въроятностей и разукра-

<sup>1)</sup> Отсюда опять начинается рѣчь самого Менодія.

<sup>2)</sup> Иліад. Х, 224.

шенныя для вида и удовольствія, иногда у простыхъ людей считаются гораздо лучшими тѣхъ, которыя направлены къ точному изслъдованію истины. Сами учители ревнуютъ уже не о томъ, что лучше и что достойно уваженія, но о томъ, чтобы понравиться и доставить удовольствіе, какъ поступаютъ софисты, которые берутъ плату за рѣчи, дешево продавая похвалы мудрости. Въ прежнія времена, рѣшительно употреблялась краткость въ изъясненіи, потому что старались не о томъ, чтобы доставить удовольствіе, а пользу присутствующимъ. Впослъдствіи, когда изъяснять Писанія стало безъ всякаго затрудненія дозволеннымъ для всѣхъ, и всф. исполнившись самомнфнія, сдфлались тупы къ дфланію добра, а начали преуспѣвать въ краснорѣчіи, величаясь, будто они способны знать все; когда стали почитать за стыдъ-сознаться, что имъ нужно еще учиться, а болъе спорили и выступали впередъ, какъ учители: тогда произошло то, что, возъимъвъ дерзость, уклонились отъ благоговънія и кротости и отъ въры, что Богъ все можетъ сдълать, какъ объщалъ, а обратились къ пустымъ спорамъ и богохульствамъ, не помысливъ о томъ, что не дъла нуждаются въ словахъ, а слова — въ дълахъ, какъ бываетъ въ врачебномъ искусствъ, гдъ слова, отъ которыхъ больные должны получить исцеленіе, подтверждаются делами. Нужно, чтобы, при единомысліи между нами, умъ нашъ былъ въ согласіи съ отборными словами, а нравы-съ языкомъ, подобно лиръ, и не было бы ничего грубаго и нестройнаго. Ибо для того, чтобы намъ пріобрѣсти способность подвизаться за истину, а не казаться только такими, должно упражняться въ справедливости, и не идти хромая, по пути мудрости, заботясь болье о славь, нежели объ истинь и прикрываясь предлогами и видами и всякимъ покровомъ лицемърія.

# Глава IX.

Ибо есть, подлинно есть люди, наряжающіеся въ пышную одежду украшенныхъ словъ, какъ наряжаются женщины, чтобы прельстить юношей, если кто-нибудь изъ нихъ, не

оградивъ себя върою и цъломудріемъ, взглянетъ на нихъ. Посему, прежде тщательнаго изслъдованія, намъ должно съ опасеніемъ принимать къ сердцу такую рѣчь; потому что обольстители часто успъваютъ привлечь на свою сторону учителей, какъ Сирены, которыя ненависть свою къ людямъ предъ бъгущими отъ нихъ прикрываютъ пріятнымъ пъніемъ издали. Какъ ты, Авксентій, сказалъ я, думаешь объ этомъ? Онъ отвъчалъ: такъ же, какъ и ты. О неправо-мыслящихъ софистахъ мы можемъ конечно сказать, что они поддълываются подъ видъ истины, но не знаютъ самой истины, подобно какъ и живописцы: ибо эти послъдніе стараются подражательно изобразить и кораблестроителей, и корабли, и кормчихъ, но сами не умъютъ ни строить кораблей, ни управлять ими. И такъ хочешь ли ты, чтобы мы, снявши краски, убъдили удивляющихся этимъ рисункамъ юношей. что то не корабль, что кажется кораблемъ, и не кормчій, что представляется кормчимъ, а стъна, раскрашенная снаружи красками и рисунками для удовольствія, и что сділавшіе это изъ красокъ, а не самый корабль, суть копировщики вида корабля и кормчаго? Длинно это предисловіе, любезнъйшій. — сказалъ я. — однако для желающаго слушать полезно. Ибо если кто отниметъ у нихъ изреченія Богодухновенныхъ Писаній, которыми они пестро украшаютъ свои мнѣнія для обольщенія другихъ, самодовольно называя ихъ справедливыми и истинными, а сами совершенно не зная справедливости: то какъ, по твоему мнѣнію, смѣшны будутъ они, лишившись такихъ названій? "Совершенно такъ", сказалъ онъ.— Какъ же Авксентій, сказалъ я, ты ли хочешь быть вождемъ на этомъ пути, или я буду предводительствовать? -- "Справедливо, сказалъ онъ, тебъ быть вождемъ, потому что ты первенствуешь въ рѣчи".

# Глава Х.

Теперь изслѣдуемъ мнѣніе Аглаофона послѣдовательно, по частямъ, съ самаго начала. Онъ говорилъ: "душа получила это тѣло, въ которое мы облечены, вслѣдствіе пре-

ступленія, а въ прежнія времена проводила жизнь блаженную, безъ тъла. Тъла суть кожаныя одежды, въ которыя суждено быть заключенными душамъ, дабы въ смертномъ тълъ понести наказание за свои дъла". Не это ли съ самаго начала было сказано тобою, врачъ? Но если тебъ кажется, что я чего-нибудь не припомнилъ, то ты припомни. "Нътъ теперь никакой нужды въ этомъ припоминаніи, сказалъ онъ, потому что мы прежде всего сказали это самое". - Что же? Неужели и то, что часто говорилъ ты впослѣдствіи, именно: что тѣло служитъ для насъ препятствіемъ къ уразумѣнію и познанію дѣйствительно сущаго, по причинъ нашей заботливости объ украшеніи его и уходъ за нимъ, и по причинъ другихъ потребностей, относящихся къ прихоти чрева? И кромъ того, тъло бываетъ виною злоръчія и всякихъ прегръшеній; потому что душа сама по себъ-одна безъ тъла-совершенно не можетъ гръшить, а посему, чтобы, по отшествіи отсюда, она могла быть свободна отъ гръха и преслушанія на небъ, гдъ и будетъ имъть пребываніе вмъсть съ Ангелами, она должна остаться свободною и отръшенною отъ тъла, потому что тъло служитъ для нея причиною оскверненія гръхомъ и содъйствуетъ этому? Ибо безъ тъла душъ невозможно гръщить: поэтому. дабы сохраниться безгръшною въ безконечные въки, она уже не получитъ тъла, которое влечетъ ее долу къ тлънію и неправдѣ? "Сказано было и это": Чтожъ? Неужели ты думаешь, что это сказано тобою справедливо и хорошо? сказалъ я. "А почему это тебъ кажется не такъ? сказалъ онъ. Ты не можешь опровергнуть этихъ словъ". Нисколько, сказалъ я. Но я хочу изслъдовать причину, почему ты сказалъ такъ. "Это хорошо и справедливо", сказалъ онъ. Хорошо ли и справедливо, по твоему мнѣнію, поступаетъ тотъ, кто говоритъ противоръчащее себъ и несогласное? "Никакъ". Не кажется ли тебъ, что онъ невъжественно искажаетъ истину? "Совершенно такъ", отвъчалъ онъ. Неужели ты одобришь того, кто делаетъ намеренныя ошибки для ложной стройности ръчи? "Никакимъ образомъ". Поэтому ты и самого себя не можешь оправдать въ томъ, что такъ

неосновательно говоришь. Ибо допустивъ, что души согръшили безъ тъла, нарушивши заповъдь, и сказавъ, что за беззаконіе Богъ далъ имъ наконецъ кожаныя одежды, дабы, нося мертвенность, онъ подверглись наказанію, назвавъ этими одеждами тъла, - ты въ продолжении ръчи забылъ, что утверждалъ прежде того, и говоришь, что душа сама по себъ не можетъ согръшить, потому что по природъ она совершенно неспособна на это, но что тъло содълалось для нея виною всякихъ золъ. Поэтому, дабы душа опять не устремилась къ неправдъ, какъ это случилось съ нею прежде вслъдствіе соединенія съ тъломъ, она на въки останется безъ тъла, хотя сначала сказалъ ты, что душа согръшила до соединенія съ тъломъ, когда была еще въ раю блаженною и безпечальною. Ибо послъ нарушенія заповъди Божіей, когда уже возобладаль надь нею гръхъ, вслъдствіе повиновенія змію, будто бы дано ей тъло въ наказаніе, какъ узы. Посему или первое или послъднее мнъніе оказывается несправедливымъ. Ибо или душа еще не имъя тъла согръшила, и хотя бы не получила тела, темъ не мене будетъ грѣшить, слѣд. всякое разсужденіе о томъ, что тѣло не воскреснетъ, будетъ напраснымъ и излишнимъ; или она согръшила вмъстъ съ тъломъ, и такимъ образомъ кожаныя одежды не могутъ быть приняты за тъло; потому что человъкъ оказывается преступникомъ заповъди Божіей прежде ихъ устроенія; а между тъмъ одежды для того и устроены, чтобы ими прикрыть происшедшую отъ гръха наготу. Наконецъ убъждаю ли я тебя, и видишь ли ты, какъ допустилъ ты противоръчіе себъ самому? Ясно ли это для тебя? Или ты, Аглаофонъ, сказалъ я, еще не понимаешь, что я говорю? "Понимаю", сказалъ онъ, и не имъю нужды второй разъ слушать это. Но я и не замътилъ, что сказалъ такъ несправедливо. Ибо мнъ, когда я допустилъ, что кожаныя одежды суть тъла, нужно было признать и то, что душа согрѣшила прежде нежели вошла въ тѣло, такъ какъ преступленіе совершено было прежде устроенія одеждъ; ибо одежды даны людямъ по причинъ преступленія, а не преступленіе произошло по причинъ одеждъ. Когда мы согласились въ этомъ, то должны вмѣстѣ согласиться и въ томъ, что причиною грѣха не тѣло, а душа сама по себѣ, поэтому она будетъ грѣшить, хотя бы и не получила тѣла, такъ какъ согрѣшила и прежде, когда была безъ тѣла. Потому безразсудно говорить, будто тѣло не можетъ воскреснуть отъ того, чтобы не содѣлаться причиною грѣха для души; ибо какъ она согрѣшила до соединенія съ тѣломъ, такъ будетъ грѣшить и по отложеніи тѣла, хотя бы опять и не получила тѣла. Поэтому мнѣ нѣтъ нужды вѣрить ни себѣ самому, ни другому, кто говоритъ, что кожаныя одежды суть тѣла. Но если я соглашусь въ этомъ, то вмѣстѣ долженъ согласиться и въ томъ, что сказано".

### Глава XI.

Чтожъ? сказалъ я. Не кажется ли тебъ, Аглаофонъ, и это несправедливымъ? "Что такое?" Утверждать, сказалъ я, будто тъло устроено для души, какъ узы и оковы, на томъ основаніи, что и пророкъ назвалъ насъ узниками земли (Зах. IX, 11), и Давидъ окованными? (Псал. CXLV, 7). Тогда онъ отвѣчалъ: "я не могу тебѣ такъ скоро отвѣтить на это: но почему ты съ другимъ не разсуждаешь"? Тогда я, замѣтивъ, что онъ краснѣетъ и избѣгаетъ обличенія, сказалъ: ужели ты думаешь, что я стараюсь изобличать тебя по зависти, а не потому, что было намъреніе сдълать разъясненіе въ споръ? Нътъ, любезный! Не тяготись моими вопросами: ты видишь, что у насъ идетъ рѣчь не о маловажныхъ предметахъ, но о томъ, какъ должно въровать; и я ни въ чемъ не полагаю столько зла для человъка, сколько происходитъ отъ ложнаго мнѣнія о предметахъ необходимыхъ. И такъ охотно и ясно отвъчай на вопросы; и если покажется тебъ, что я говорю неправду, обличи, заботясь болѣе объ истинъ, нежели обо мнъ; ибо я считаю лучшимъ благомъ принимать обличенія, нежели самому обличать другихъ, на сколько лучше самому удаляться отъ зла, нежели удалять другихъ. И такъ сличимъ теперь наши рѣчи, и посмотримъ, въ чемъ онъ между собою расходятся. Ибо предметы, о которыхъ мы споримъ, вовсе не маловажны, а таковы, что знать ихъ прекрасно, а не знать постыдно. И такъ ты не допускаешь воскресенія тіла, а я допускаю. "Конечно, сказалъ онъ, я уже сказалъ это". Но ты, сказалъ я, назвалъ тъло узами, темницею, гробомъ, бременемъ и оковами, а я не называю его такъ. "Правду ты говоришь мнъ , сказалъ онъ. Ты сказалъ еще, что тъло есть причина невоздержности, обольщенія, печали, гнѣва и, кратко сказать, всфхъ другихъ золъ, которыя препятствуютъ намъ въ стремленіи души къ прекрасному и не позволяютъ намъ достигнуть уразумънія и познанія истинно сущаго; потому что хотя бы мы старались уловить что-нибудь изъ существующаго, всегда окружающій насъ мракъ помрачаетъ умъ, не допуская насъ ясно разсмотръть истину. Ибо, какъ сказалъ ты, познанія, пріобрѣтаемыя нашими ушами, исполнены обмана, равно какъ пріобрътаемыя зръніемъ обманчивы, обманчиво и то, что пріобрътается другими чувствами. "Видишь", сказалъ онъ, "Еввулій, что я готовъ хвалить тебя, когда ты правильно разъясняешь предметы".

# Глава XII.

И такъ буду еще говорить, чтобы ты болѣе хвалилъ меня. Если, по вашему мнѣнію, тѣло—узы, то нельзя думать, будто оно причина грѣха и неправды для души, а напротивъ оно—причина цѣломудрія и благовоспитанности. Разсуждай объ этомъ такъ, ибо такъ лучше поймешь: куда мы отводимъ страждущихъ тѣлесными болѣзнями? Не ко врачамъ ли? "Очевидно такъ", сказалъ онъ. А куда—преступниковъ? Не къ судіямъ ли? "Непремѣнно". Не для того ли, сказалъ я, чтобы они получили достойное наказаніе за дѣла свои? "Да". А что справедливо, то и прекрасно? "Согласенъ". Значитъ, судящій справедливо, хорошо дѣлаетъ, ибо справедливо судитъ? "И на это согласенъ". А что прекрасно, то и полезно? "Кажется такъ": Потому что подсудимые получаютъ пользу; такъ какъ истязаніями порочность ихъ удерживается, подобно тому, какъ отъ врачеб-

ныхъ операцій и лѣкарствъ прекращаются болѣзни, потому что наказать обидъвшаго значитъ исправить душу и устранить сильную бользнь, т. е. неправду. "Согласенъ". Чтоже? Не по мъръ ли гръховъ, скажешь ты, опредъляются и наказанія достойно наказуемымъ, подобно тому, какъ и врачуемымъ по мъръ ранъ дълаются операціи? "Изъявляю согласіе". И такъ сдълавшій достойное смерти наказывается смертію, достойное ударовъ-ударами, достойное узъ-узами? "Согласенъ". И такъ, сказалъ я, виновный наказывается узами, или ударами, или другимъ какимъ-либо подобнымъ наказаніемъ для того, чтобы раскаявшись пересталъ дѣлать неправду и этими наказаніями исправился, какъ исправляется искривленное дерево? "Совершенную правду говоришь ты", сказалъ онъ. Потому что судія наказываетъ за вину не только ради прошедшаго, но и будущаго, чтобы онъ опять не сдълалъ того же? "Это очевидно", сказалъ онъ. Ибо очевидно, что узы отнимають у него стремленіе къ неправдъ, не позволяя ему дълать того, что хочетъ? "Истинно такъ". И такъ онъ удерживается отъ гръха потому, что узы не дозволяютъ ему свободно предаваться удовольствіямъ, но стѣсняютъ его и учатъ уважать справедливость, доколъ онъ, вразумляемый, не научится быть цъломудреннымъ? "Кажется такъ", сказалъ онъ. И такъ узы, какъ видно, не бываютъ виною грѣха, потому что уцѣломудриваютъ людей и дълаютъ ихъ болъе справедливыми, служа лъкарствомъ для души, хотя горькимъ и ъдкимъ, но цълительнымъ. "Это очевидно", сказалъ онъ. — Что же? Пересмотримъ еще сказанное прежде. Не допустилъ ли ты, что тъло есть узы души вследствіе преступленія? "Да, я допускаю это", сказалъ онъ. Еще: что душа грѣшитъ вмѣстѣ съ тѣломъ, потому что прелюбодъйствовать, убивать и поступать нечестно тебъ кажется гръхомъ, а въдь это душа дълаетъ вмъстъ съ тъломъ? "Согласенъ". Но мы еще признали, что узникъ не можетъ обижать? "Признали", сказалъ онъ. Отъ того, что боль отъ узъ мѣшаетъ этому? "Да!" Но вѣдь плоть - узы души? "Подтверждаю это". Но, находясь во плоти, мы грѣшимъ при согласіи на это плоти? "Такъ", сказалъ онъ. А связанный не можетъ грѣшить? "И на это изъявляю согласіе". Отъ того, что чувствуетъ боль? "Да!" Отъ того, что узы не дозволяютъ? "Конечно". Но тѣло содѣйствуетъ грѣху? "Да!" А узы удерживаютъ? "Согласенъ". И такъ, сказалъ я, ни по твоему, Аглаофонъ, ни по чьемулибо другому мнѣнію, тѣло не есть узы, но въ томъ и въ другомъ, т. е. какъ въ добрѣ, такъ и во злѣ, оно содѣйствуетъ душѣ. "Согласенъ".

# Глава XIII.

Если это такъ, то ты, Аглаофонъ, защищай то, что ты прежде говорилъ. Ибо ты въ прежнихъ бесъдахъ утверждалъ, что тъло есть узы, темница и оковы души, и видишь, какъ это не согласуется съ тъмъ, что ты сказалъ. Если нужно, любезный, плоть признавать узами, а душа пользуется этими узами, какъ пособіемъ и содъйствіемъ къ неправдъ, то возможно ли согласить это? Конечно невозможно. Ибо, если наказаніе опредѣлено за грѣхъ, чтобы душа, удрученная скорбію, научилась Богопочитанію: то какимъ образомъ тъло можетъ служить ей пособіемъ и содъйствіемъ къ неправдь? Узы, темницы, оковы, и, кратко сказать, всв такого рода относящіяся къ исправленію карательныя средства имъютъ силу удерживать наказуемыхъ отъ неправды и грѣха. Ибо не для того, чтобы обидѣвшій еще болъе дълалъ неправды, даются ему узы, какъ пособіе къ неправдъ, но для того, чтобы томимый узами пересталъ творить неправду. Для этого-то судіи и заключаютъ злодъевъ въ оковы: узы по неволъ удерживаютъ ихъ отъ злодъянія; и дълать зло свойственно людямъ, пользующимся свободою и живущимъ безъ надзора, а не связаннымъ. Человъкъ напередъ совершалъ убійство, какъ напр. Каинъ, укрѣпился въ невѣріи, прилѣпился къ идоламъ, отступилъ отъ Бога; какимъ же образомъ тъло дано ему вмъсто узъ? Или какимъ образомъ, когда человѣкъ согрѣшилъ до соединенія съ теломъ, Богъ далъ ему тело для содействія къ большей неправдь? Какимъ, наконецъ, образомъ послъ

устроенія этихъ узъ говорится: вот я предложиль тебт жизнь и добро, смерть и зло, избери жизнь (Втор. 30, 15); также: если захотите и послушаетсь (Исаін 1, 19); это сказано ему, какъ обладающему полною свободою, а не какъ связанному узами и необходимостію. Изъ всего этого слѣдуетъ, что тъло не должно признавать узами, или темницею или оковами, и узники земли поэтому не означаютъ того, что души связаны земными узами вслъдствіе осужденія ихъ Богомъ; ибо какъ это можетъ быть, когда ничъмъ доказать нельзя? Очевидно, нелъпо и то мнъніе, будто въ въчной жизни тъло не соединится съ душею по той причинъ, что оно есть узы и оковы, дабы мы не содълались навъки осужденными узниками тлънія, когда будемъ находиться въ царствъ свъта. Послъ достаточнаго опроверженія и обличенія того ученія, по которому признавали тівло узами души, уничтожается и та мысль, будто тъло не воскреснетъ на томъ основаніи, чтобы мы не были изъ-за него узниками въ царствъ свъта, которое получимъ. Какое же наконецъ нужно представить другое доказательство для убъжденія недовольныхъ? Они не удовлетворяются доказательствомъ и яснъйшимъ вышеприведенныхъ. Но такое ихъ словопреніе можно изобличить какъ на основаніи этого мъста, такъ и многихъ другихъ. Въ дальнъйшемъ продолженіи ръчи мы естественными доводами, а не предположеніями, докажемъ, что ни Іеремія не называлъ насъ узниками земли (Пл. Іер. 3, 34), вслъдствіе соединенія съ тъломъ, ни Давидъ по этой же причинъ-окованными (Псал. 145, 7). Слъдуетъ указать и на то, въ чемъ они наиболье оказываются уклонившимися отъ истины. И такъ, господа судьи (я васъ, державный Өеофилъ, называю судіями ръчей), сказавъ надлежащее о кожанныхъ одеждахъ и о томъ, что прежде устроенія ихъ прародители жили съ тъломъ, наслаждаясь безсмертіемъ, и еще — о томъ, что нельзя почитать тѣло узами и темницею, я обращусь наконецъ къ слѣдующимъ предметамъ, какъ объщалъ, дабы намъ яснъе увидъть то, чего желаемъ.

### Глава XIV.

Послѣ того, какъ Создатель всего Богъ прекрасно устроилъ вселенную, подобно великому городу, и украсилъ ее, велѣніемъ своего слова, послѣ того какъ соразмѣрно расположилъ въ ней каждую стихію и наполнилъ все различными животными, дабы міръ достигъ совершенной красоты, — Онъ, сотворивши многоразличные виды природы: звъзды на небъ, пернатыхъ въ воздухъ, четвероногихъ на землъ и плавающихъ въ водъ, послъ всего ввелъ въ міръ человъка, точное подобіе собственнаго Его образа, предуготовивъ для него этотъ міръ, какъ прекраснъйшее жилище, и своими руками образовавъ его, какъ бы прекрасное изваяніе въ великолѣпномъ храмѣ. Онъ зналъ, что содъланное Его рукою по необходимости будетъ безсмертно, какъ произведение безсмертія; ибо отъ безсмертія безсмертное бываетъ безсмертнымъ, такъ же какъ и отъ злобы злое бываетъ злымъ, отъ неправды неправедное - неправеднымъ. Неправедное не есть произведеніе правды, но неправды: равно какъ содълать тлъннымъ свойственно не нетлънію, а тлівнію, и обезсмертить не есть дівло тлівнія, а нетлівнія. и кратко сказать: каково производящее, таковымъ (обыкновенно) по необходимости бываетъ и происходящее отъ него. Богъ есть и безсмертіе, и жизнь, и нетлініе: а человінь произведеніе Божіе; и такъ какъ произведенное безсмертіемъ — безсмертно, то человъкъ безсмертенъ. Поэтому-то Богъ Самъ произвелъ человъка, а прочіе роды животныхъ повельть произвести воздуху, земль и водь. Человькомъ въ самомъ истинномъ смыслѣ относительно природы называется не душа безъ тъла и не тъло безъ души, но то, что составилось въ одинъ прекрасный образъ изъ соединенія души и тъла. Отсюда открывается, что человъкъ созданъ безсмертнымъ и непричастнымъ никакому тлѣнію и болѣзнямъ. Въ этомъ достаточно можно убѣдиться и изъ Писанія; ибо о другихъ тваряхъ, которыя въ продолженіи времени измѣняются, возрастая и состарѣваясь, говорится: да произведеть вода пресмыкающихся, душу живую; и птицы да полетять надь землею, по тверди небесной. И еще: да произведеть земля душу живую по роду ея, скотовь, и гадовь, и звърей земныхь по роду ихь (Быт. 1, 20—24). О чеповъкъже не такъ говорится, какъ о тъхъ: да произведеть земля, или да произведеть вода, или: да будуть свътила; но говорится: сотворимь человъка по образу Нашему (и) по подобію Нашему; и да владычествують они надь рыбами морскими, и надь птицами небесными (и надъ звърями) и надъ скотомь (ст. 26). И создаль Господь Богь человъка изъ праха земнаго (Быт. 2, 7).

#### Глава XV.

А чтобы вы лучше уразумъли отличіе человъка, какъ онъ во всемъ различается отъ другихъ тварей, и, будучи безсмертнымъ, оказывается поставленнымъ на второмъ мъстъ послъ Ангеловъ, - и это мы изложимъ также въ истинномъ и православномъ смыслъ. Прочимъ животнымъ дано жить посредствомъ воздушнаго одушевленія, а человѣку — отъ самой безсмертной и отличной сущности, и вдунуль Боль въ личе его дыханіе жизни, и сталь человькь душею живою (Быт. 2, 7). Тъмъ повельно служить и быть въ подчиненіи: этому начальствовать и владычествовать; темъ даны различные виды и формы естества, какіе по повелѣнію Божію породила грубая и видимая природа: этому-нѣчто боговидное и богоподобное, во всемъ соотвътствующее первообразному и единородному образу Отца: и сотвориль Боль человика по образу Своему, по образу Божію сотвориль его (Быт. 1, 27); посему и позаботился объ утвержденіи въ немъ Своего образа, дабы онъ не былъ удободоступенъ для тланія, подобно какъ обыкновенно поступаютъ дълатели статуй: они заботятся не только о красотъ и благолъпіи своихъ изваяній, чтобы онъ были прекрасны до великольпія, но и стараются, - на сколько это возможно для нихъ, - о безсмертіи своихъ произведеній, чтобы онъ сохранялись не поврежденными на долгое время, какъ напр. Фидій, сдълавши статую Юпитера Олимпійскаго (а была она изъ слоновой кости), приказалъ налить масла около ногъ впереди статуи, чтобы сохранить ее по возможности безсмертною. Такимъ образомъ, если такъ поступаютъ художники вещей рукотворенныхъ, то не болѣе ли Богъ, высочайшій художникъ, Который все можетъ и изъ несущаго сотворить, несомнѣнно могъ устроить, чтобы Его разумное произведеніе—человѣкъ былъ не гибнущимъ и безсмертнымъ? Ужели бы Онъ попустилъ, чтобътакъ безславно разрушилось и предано было погибели и тлѣнію то, что Онъ нарочито удостоилъ создать Своими руками, образовавъ по образу Своему и по подобію это украшеніе міра, для котораго и міръ созданъ? Этого сказать невозможно. Дерзнувшій такъ мыслить впалъ бы въбезуміе.

# Глава XVI.

Но, можетъ быть, не остановившись внимательно на сказанномъ теперь, вы, Аглаофонъ, скажете: "если, по вашему мнѣнію, это живое существо было безсмертно отъ рожденія, то какимъ образомъ оно содълалось смертнымъ. когда безсмертное непремѣнно должно быть тѣмъ, что оно есть, не ниспадая и не переходя въ худшее и смертное естество? Это невозможно, иначе оно не безсмертно". На это скажу: на свободу въ избраніи добра, данную человѣку и получившую такой законъ, возстала съ злорадствомъ ненавистница добра — зависть. Богъ сотворилъ человъка для нетлънія и сдълалъ его образомъ собственной въчности: Бого не сотворило смерти, и не радуется погибели живупиихо: но завистію діавола вошла въ міръ смерть, какъ свидътельствуетъ и премудрость Соломона (Прем. 1, 13. 2, 24). "Но опять необходимо спросить: откуда же смерть, если Богъ смерти не сотворилъ? Если отъ зависти: то какимъ образомъ зависть могла быть сильне изволенія Божія? Это мы назовемъ оскорбительнымъ для Бога". Противникъ спрашиваетъ: откуда зависть? Если отъ діавола; то для чего получилъ бытіе діаволъ? А если получилъ бытіе, значитъ сотворившій его есть виновникъ существованія зла? Но Богъ рѣшительно не есть виновникъ зла ни въ какомъ

отношеніи; слідовательно діаволь не получиль бытія, а если не получилъ, то и не подлежитъ страданіямъ и погибели и не имъетъ ни въ чёмъ нужды: это по необходимости должно быть съ неполучившимъ бытія, а между тѣмъ онъ подвергается уничиженію и мученіямъ. Но то, что подвергается мученіямъ, измѣняется и страждетъ, - ибо нерожденное не подвергается страданію, - слѣдовательно и діаволъ, не есть не получившій бытія, а получившій. Если же онъ получилъ бытіе и если то, что получило бытіе, произошло отъ какого-либо начала и существуетъ творецъ его, то, значитъ, есть какой-либо творецъ и діавола. И такъ получилъли онъ бытіе, или не получилъ? Должно думать, что имъющее незаимствованное бытіе есть только одно, именно Богъ: ибо вообще, кромѣ Его, рѣшительно не можетъ быть другого творца. Я первый, и Я послюдній, говоритъ Господь, и кромп Меня нът Бога (Исаін 44, 6). Безъ Его воли ничто не можетъ быть передълано или сотворено, ибо и Сынъ исповъдуетъ, что Онг не можетт творить Самъ отъ Себя, если не увидить Отца творящаго. Ибо что творить Онь, то и Сынь творить также (Ioaн. 5, 19). Нътъ ничего враждебнаго, или непріязненнаго, или сопротивляющагося Богу; потому что если бы что-нибудь воспротивилось Богу, то перестало бы существовать, такъ какъ бытіе его было бы уничтожено могуществомъ и силою Божіею; только одному создавшему возможно уничтожить и безсмертное.

# Глава XVII.

И такъ, вы скажете, что такое діаволъ? Духъ обращающійся около вещества, какъ сказано и у Авинагора <sup>1</sup>), получившій бытіе отъ Бога, также какъ и прочіе Ангелы получили отъ Него бытіе, и имъ ввърено было управленіе веществомъ и видами вещества. Таково было назначеніе Ангеловъ, быть съ Богомъ при Его промышленіи о тваряхъ, Имъ благоустроенныхъ, такъ чтобы всеобщее и главное

<sup>1)</sup> Авинагоръ—христіанскій писатель II вѣка, оставившій дошедшія до насъ Апологію и Слово о воскресеніи мертвыхъ.

попеченіе о всемъ имълъ Богъ, самъ обладая господствомъ и властію надъ всѣмъ и все, какъ корабль, неуклонно направляя правиломъ мудрости, а отчасти смотръли бы за тъмъ приставленные къ сему Ангелы. Прочіе Ангелы пребыли въ томъ состояніи, въ какомъ Богъ сотворилъ ихъ и распредълилъ; а этотъ возгордился и въ управленіи ввъреннымъ ему сдѣлался лукавымъ, очреватѣвъ завистію противъ насъ, подобно тъмъ, которые впослъдствіи воспламенились плотію и вступили въ любострастное общеніе съ дочерями человъческими (Быт. 6, 2). Ибо и имъ, такъ же какъ и людямъ, Богъ опредълилъ имъть свободное желаніе того или другаго, чтобы — или, повинуясь Его слову, пребывали вмъстъ съ Нимъ и наслаждались блаженствомъ, или же, если не будутъ повиноваться, подверглись осужденію. Былъ и діаволъ звіздою утреннею: какт упаль ты съ неба, денница, сынъ зари? (Исаін 14, 12). Онъ вмъстъ съ Ангелами сіялъ свътомъ, былъ звъздою утреннею, но ниспалъ и низверженъ на землю, и направилъ человъка въ противную сторону. Ибо Богъ гнъвается на гордыхъ и надменнымъ умышленіямъ поставляетъ преграду. Приходитъ мнъ на мысль сказать объ этомъ и стихами:

Змѣй! Ты начало всѣхъ золъ для людей и конецъ, Ты — обольщенье слѣпаго, которое ношу тяжелую зла пораждаетъ.

Вождь къ безразсудству, — ты радость находишь Въ слезахъ житейскихъ, въ стенаніяхъ смертныхъ; Единокровныхъ къ обидъ преступной Братоубійственно руки ты поднялъ; Каина ты убъдилъ обагрить кровяными струями Землю впервые; и праотца ты обольстилъ, Такъ что онъ съ жизни нетлънной на землю ниспалъ.

# Глава XVIII.

Таковъ діаволъ. Смерть же введена для наказанія, подобно тому, какъ дітямъ, начинающимъ учиться грамоті, даютъ удары для исправленія. Смерть же есть не что иное, какъ разлучение и отдъление души отъ тъла. - Вы скажете: чтожъ? значитъ, виновникъ смерти Богъ? — Опять встръчаемъ мы ту же рѣчь. Да не будетъ этого, потому что и учители не главные виновники того, что дъти испытываютъ боль отъ ударовъ. И такъ хорошее дъло — смерть, если введена, подобно ударамъ, для наказанія дѣтей, не грѣховная смерть, мужи премудрые, но смерть, состоящая въ разъединеніи и отлученіи души отъ тъла. Ибо человъкъ, будучи свободнымъ и самовластнымъ, и получивъ самовладычествующую волю и свободное произволеніе для избранія добра, какъ сказалъ я, когда услышалъ: от всякаго дерева въ саду ты будешь псть; а отъ дерева познанія добра и зла, не тив от него; ибо въ день, въ который ты вкусишь от него, смертію умрешь (Быт. 2, 16, 17), самъ склонившись ко вкушенію, при помощи діавола, убъждавшаго къ преслушанію разнаго рода обольстительною хитростію, нарушилъ заповъдь Божію; и это сдълалось для него соблазномъ, сътію и преткновеніемъ. Ибо Богъ не сотворилъ зла, и вообще никакимъ образомъ не есть виновникъ зла. Но все, что Имъ сотворено свободнымъ для сохраненія и соблюденія закона, Имъ праведно поставленнаго, если не соблюло его, называется зломъ. А самый тяжкій вредъ — преслушать Бога, преступивъ самопроизвольно предълы правды. когда человъкъ, отступивъ отъ указанія Божія, налъ себя и осквернилъ, и отпечатлълъ на себъ скверны многоразличнаго зла, которыя породилъ князь и отецъ прелести, зачавъ неправду, по Писанію (Псал. 7, 15), дабы имѣть возможность постоянно увлекать и побуждать человъка къ неправдь: тогда Вседержитель Богъ, увидъвъ, что человъкъ, сотворенный безсмертнымъ, до униженія потерпълъ озлобленіе отъ коварства діавола, не позволилъ ему вкусить отъ древа жизни, но облекъ его и жену его Евву въ кожанныя одежды, и изгналъ ихъ изъ рая, опредъливъ имъ смерть и сказавъ: ибо прахъ ты, и въ прахъ возвратишься (Быт. 3, 19), дабы воскресеніемъ избавить отъ униженія, какъ свойственно наилучшему художнику, и опять возстановить ихъ въ собственномъ ихъ тълъ безъ униженія.

### Глава XIX.

Уже прежде разсмотрѣно было сомнѣніе и доказано, что кожаныя одежды не суть тъла. Тъмъ не менъе и опять будемъ говорить (такъ какъ не разъ надлежитъ сказать объ этомъ). Ибо еще прежде устроенія этихъ одеждъ первозданный признаетъ, что имфетъ кости и плоть, когда увидъвъ приведенную къ нему жену, восклицаетъ: вото, это кость от костей моих и плоть от плоти моей; она будет называться женою: ибо взята отъ мужа своего. Поэтому оставить человько отца своего и мать свою, и прилъпится ко жень своей: и будуть два одна плоть (Быт. 2, 23. 24). Я не могу потерпъть нъкоторыхъ празднословящихъ и безстыдно насилующихъ Писаніе, которые, чтобы провести мнѣніе, будто нътъ воскресенія плоти, предполагаютъ и кости духовныя и плоть духовную, и съ иносказаніями бросаются туда и сюда, вверхъ и внизъ. А что это надобно принимать такъ, какъ написано, подтверждаетъ Писаніе. Христосъ фарисеямъ, спрашивавшимъ объ отпущеніи жены, отвѣчаетъ: развъ не знаете, что сотворившій ва началь мужчину и женшини сотвориль ихъ? И сказаль: посему оставить человых отца и мать и т. д. (Мат. 19, 45). Далве, какъ можно принимать только въ разсужденіи душъ слова: плодитесь и размножайтесь и наполняйте землю? (Быт. 1, 28). И еще: и создалг Господь Богь человъка изъ праха земнаго (2, 7), что очевидно сказано собственно о тълъ; ибо не отъ и не изъ тяжелаго вещества душа получила существо. Такимъ образомъ изъ всего этого по всей справедливости слъдуетъ, что человъкъ сотворенъ съ тъломъ прежде кожаныхъ одеждъ, потому что обо всемъ этомъ прежде его паденія, а о томъ, что касается одеждъ, послѣ паденія. Поэтому приступимъ опять къ разсмотрѣнію того, что предъ нами, достаточно доказавъ, что кожаныя одежды не суть тъла, но смертная принадлежность, приготовленная для разумнаго. Теперь остается разсмотръть, отъ чего человъкъ выселяется изъ предъловъ рая. Богъ не потому изгналъ его, будто не хотълъ, чтобы онъ срывалъ отъ древа жизни и вкушалъ (ибо опять вкусивши отъ древа жизни онъ могъ бы жить во въки), но чтобы, какъ мы предположили, эло не сдълалось безсмертнымъ. Въ противномъ случав для чего и Христа Онъ послалъ неба на землю, если ръшительно хотълъ, чтобы ловъкъ умеръ окончательно, не вкушая жизни? Если пререкающій скажеть, будто Богь сділаль это вслідствій раскаянія, то разсужденіе это слабо, такъ какъ допускаетъ въ Богъ измъненія мысли. Нътъ, Богъ не есть невъдующій будущаго и не есть творецъ зла, но въ высшей степени благъ и знаетъ напередъ будущее. Такимъ образомъ Онъ изгналъ человъка изъ рая не для того, чтобы онъ не жилъ во въки, вкушая отъ древа жизни, но чтобы смертію прежде всего умерщвленъ былъ грѣхъ, дабы такимъ образомъ по истребленіи грѣха, воставъ чистымъ послѣ смерти, человъкъ вкушалъ жизнь.

## Глава ХХ.

Никто не будетъ такъ безразсуденъ, чтобы отважиться утверждать, будто это сказано въ другомъ смыслъ. Ибо вообще утверждающій, что эта плоть не способна къ безсмертію, какъ по истинъ подверженный бользни безумія, богохульствуетъ. Для чего же послѣ устроенія кожаныхъ одеждъ Адамъ изгоняется, получивъ запрещеніе вкушать отъ древа жизни и жить, если бы совершенно было невозможно человъку жить въчно съ тъломъ? Но запрещеніе дізпается всліздствіе того, что онъ могъ бы не умереть, если бы взялъ и вкусилъ отъ древа жизни. Ибо говорится: и сдплаль Іосподь Богь Адаму и жень его одежды кожаныя и одълг ихг. И сказаль Господь Богь: воть, Адамь сталь какь одинь изъ Насъ, зная добро и зло; и теперь какъ бы не простеръ онъ руки своей, и не взяль бы также оть дерева жизни, и не вкусиль бы, и не сталь бы жить вычно. И выслаль его Господь Богь изъ сада Едемскаго, чтобы воздълывать землю, изъ которой онъ взять. И изгналь Адама (Быт. 3, 21-24). И такъ тъпо (человъка) могло жить во въкъ и быть безсмертнымъ, еслибы онъ не получилъ запрещенія вкушать отъ жизни. А запрещеніе получилъ для того, дабы и грѣхъ былъ разрушенъ, умерщвленный вмѣстѣ съ тѣломъ, и тѣло востало по истребленіи грѣха. И такъ, чтобы человѣкъ не былъ безсмертнымъ, какъ я сказалъ, зломъ, или вѣчно живущимъ, заключая въ себѣ преобладающій, какъ бы прозябшій въ безсмертномъ тѣлѣ и имѣющій безсмертное питаніе, грѣхъ,— для сего Богъ сдѣлалъ его смертнымъ, облекши мертвенностію. Такую цѣль и имѣли кожаныя одежды, дабы чрезъ разрушеніе и распаденіе тѣла грѣхъ весь до основанія погибъ, какъ бы вырванный съ корнемъ, дабы не осталось ни малѣйшей части корня, отъ которой опять пошли бы новыя отрасли грѣховъ.

#### Глава XXI.

Подобно тому, какъ дикая смоковница, выросши на зданіи прекраснаго храма, разросшаяся въ ширину и въ высоту и распространившаяся своими многовътвистыми корнями по всъмъ связямъ камней, не прежде перестаетъ произрастать, пока совсъмъ не оторвется вслъдствіе распаденія камней на мъстахъ, на которыхъ она росла (ибо по отторженіи смоковницы камни могутъ опять быть сложены на своихъ мъстахъ, дабы храмъ сохранился, не имъя уже при себъ ничего изъ разрушающихъ его неблагопріятныхъ условій, а между тімь смоковница, отвалившаяся вся съ корнемъ, засыхаетъ): такимъ же образомъ и художникъ Богъ разрушилъ храмъ свой-человѣка, произрастившаго грѣхъ, на подобіе дикой смоковницы, умерщвляя временными прираженіями смерти, какъ написано, и оживотворяя, дабы по изсушеніи и умерщвленіи грѣха плоть съ тѣми же членами, подобно возобновленному храму, востала безсмертною и неповрежденною, послѣ совершеннаго и окончательнаго уничтоженія грѣха. Ибо пока еще живетъ тѣло до смерти, необходимо живетъ съ нимъ вмѣстѣ и грѣхъ, который скрываетъ внутри насъ свои корни, хотя бы отвиъ и подвергался ударамъ со стороны здравыхъ мыслей и внушеній; иначе послѣ крещенія, по совершенномъ отъятіи отъ насъ гръха, не случалось бы никакой неправды. А теперь и послѣ того, какъ мы увѣровали и пришли къ водѣ крещенія, часто обрѣтаемся во грѣхахъ. Ибо никто не можетъ похвалиться, чтобы до такой степени быль внъ гръха, чтобы даже и не помышлять вовсе о неправдъ. Изъ сего слѣдуетъ, что теперь грѣхъ сдерживается и усыпляется върою, чтобы не принести пагубныхъ плодовъ, а не истребленъ до корня. Теперь въ этой жизни мы сдерживаемъ его прозябенія, каковы лукавыя вождельнія, дабы не безпокоилъ насъ какой горькій корень и возникнувь не причиниль вреда (Евр. XII, 15), и не позволяемъ себъ открывать глаза и раскрывать сжатыя уста къ этимъ прозябеніямъ, между тъмъ какъ разумъ, подобно съкиръ, посъкаетъ родившіеся внизу горькіе корни. Въ будущемъ же уничтожится и самое помышленіе о злъ.

### Глава XXII.

Желающіе искренно говорить истину не имѣютъ недостатка и въ свидътельствующемъ словъ Писаній; такъ Апостолъ зналъ, что корень гръха еще не всецъло уничтоженъ въ людяхъ, когда говоритъ въ одномъ мъсть: ибо знаю, что не живеть во мнь, то есть, во плоти моей, доброе: потому что желаніе добра есть во мнь, но чтобы сдълать оное, того не нахожу. Добра, котораго хочу, не дплаю, а зло, котораго не хочу, дълаю. Если же дълаю то, чего не хочу, уже не я дълаю то, но живущій во мнь гръхъ. И еще: ибо по внутреннему человьку нахожу удовольствіе вз законь Божіемь: но въ членахъ моихъ вижу иной законъ, противоборствующій закону ума моего и дълающій меня (совершеннымь) плънникомь закона гръховнаго, находящагося въ членахъ моихъ (Римп. VII, 18-20, 22-23). Такимъ образомъ еще не произошло того, чтобы гръхъ былъ пресъченъ, бывъ вырванъ съ корнями (ибо не умеръ окончательно), но еще живетъ (ибо какъ это можетъ быть прежде, нежели человъкъ подвергнется

смерти?), дабы вмъстъ съ человъкомъ увядши и исчахнувъ, подобно растенію, совершенно погибнуть и разрушиться вслъдствіе уничтоженія того, на чемъ, какъ я сказалъ, скрытно держался онъ корнями; а человъкъ воскреснетъ, уже не имъя вновь проникающаго въ него горькаго корня. Посему-то для искорененія и уничтоженія грѣха истинный Заступникъ и Врачъ нашъ Богъ подобно противоядію попустилъ смерть, дабы зло, возникнувъ въ насъ, какъ безсмертныхъ, не было въчно безсмертнымъ, а сами мы изувъченные и, подобно больнымъ, лишенные собственной силы, не остались надолго въ такомъ состояніи, питая въ постоянно пребывающихъ и безсмертныхъ тълахъ великую бользнь гръха. Посему прекрасно то, что для спасенія того и другаго, и души и тъла, Богъ изобрълъ смерть, какъ бы врачебное очищение, дабы мы сделались по истине непорочными и невредимыми.

### Глава XXIII.

И такъ какъ для этого нужны многіе примѣры, то мы здъсь въ особенности изложимъ ихъ, не прекращая ръчи до тѣхъ поръ, пока достигнемъ до яснѣйшаго истолкованія и доказательства. Представимъ въ примъръ какого-нибудь искуснаго художника, который прекрасную статую, устроенную изъ золота или изъ другаго вещества, соразмърно во всъхъ частяхъ украшенную до изящества, опять бы расплавилъ, внезапно усмотръвъ, что она повреждена какимънибудь злъйшимъ человъкомъ, который изъ зависти не стерпъвъ, что статуя была благолъпна, попортилъ ее, наслаждаясь суетнымъ удовольствіемъ зависти. Замѣть, премудрый Аглаофонъ, что, если художникъ желаетъ, чтобы статуя, надъ которою онъ трудился съ такимъ стараніемъ и заботою, не была совершенно испорчена и обезображена, то онъ опять постарается, расплавивши ее, сдълать такоюже самою, какою она была и прежде. А если не расплавитъ и не возобновитъ ея, а оставитъ такъ, починивая ее и поправляя, то статуя отъ закаливанія въ огнѣ и отъ ковки по необходимости не можетъ уже остаться такоюже, но окажется измъненною и искаженною. Посему, если онъ кочетъ, чтобы это была работа прекрасная и безукоризненная, то долженъ расплавить её и вновь слить, такъ чтобы посредствомъ передълки и переливки уничтожились безобразія и всѣ измѣненія, случившіяся съ нею отъ коварства и зависти, и чтобы статуя опять приведена была въ свой неповрежденный и чистый видъ, наиболъе сходный съ прежнимъ ея видомъ. Со статуею это дълается не для того, чтобы она погибла для самого художника, хотя бы она опять обратилась въ первоначальное вещество, но чтобы была возстановлена. Нужно, чтобы уничтожились безобразія и поврежденія (ибо вмѣстѣ съ перелитіемъ они пропадаютъ), а не то, чтобы они опять появились; потому что превосходный художникъ во всякомъ искусствъ имъетъ въ виду не безобразіе или неправильность, но соразмърность и правильность произведенія. Такимъ же представляется мнъ и домостроительство Божіе относительно насъ. Увидъвъ, что человъкъ прекраснъйшее произведение Божіе, поврежденъ злыми навътами зависти, Богъ по человъколюбію не восхотълъ оставить его такимъ, чтобы онъ, нося въ себъ неизгладимое смертію пятно, не подвергся въчному позору, но разрѣшилъ его снова въ первоначальное вещество, чтобы чрезъ возсоздание истребилось и уничтожилось въ нёмъ все позорное. Ибо что тамъ расплавление статуи, то здъсь смерть и разръшение тъла; что тамъ новая форма или передълка вещества, то здъсь воскресение послъ смерти, какъ говоритъ и пророкъ Іеремія; ибо онъ согласно съ этимъ возвѣщаетъ, когда говоритъ: и сосудъ, который горшечникъ дълалъ изъ глины, развалился въ рукъ его; и онъ снова сдълаль изъ него другой сосудь, какой горшечнику вздумалось сдълать. И было слово Господне ко мнт: не могу ли Я поступить съ вами, домг Израилевъ, подобно горшечнику сему? говоритъ Господь. Воть, что глина въ рукт горшечника, то вы въ Моей рукт, домъ Израилевъ (Iepem. XVIII, 4-7).

#### Глава XXIV.

Замъть, какъ послъ преступленія человъка, великая рука, какъ сказалъ я, не восхотъла оставить твореніе свое въ униженіи, какъ недоброкачественное, когда лукавый беззаконно повредилъ его по зависти, но растворивъ опять обратила его въ персть, подобно горшечнику, вновь выдълывающему сосудъ, такъ чтобы отъ передълки уничтожились въ немъ всѣ безобразія и язвы, и все стало по прежнему безукоризненно прекраснымъ. Не властенъ ли горшечникъ надъ глиною, чтобы изъ той же смъси сдълать одинъ сосудъ для почетнаго употребленія, а другой для низкаго? (Рим. 9, 21). Это значитъ (ибо, мнѣ кажется, Апостолъ точно указываетъ на это): развѣ не имѣетъ Богъ власти изъ того же самого вещества, возсоздавъ и возобновивъ каждаго по своему, одного воскресить въ честь и славу нашу, другаго въ безчестіе и осужденіе? Въ безчестіе — тъхъ, которые дурно провели жизнь въ грѣхахъ, а въ честь — тѣхъ, которые пожили въ правдъ, какъ показано и у Даніила, который говорить, что многіе изъ спящихъ въ прахъ земли пробудятся, одни для жизни въчной, другіе на въчное поруганіе и посрамленіе. И разумные будуть сіять, какъ свотила на тверди (Дан. 12, 2-3). Ибо въ нашей власти не то, чтобы совершенно уничтожить корень зла, но чтобы не попускать ему вырасти больше и приносить плоды. Ибо всецълое и совершенное истребленіе и уничтоженіе зла до самыхъ корней совершается Богомъ, какъ сказано, по разрушеніи тъла, а нами - по частямъ, чтобы оно не давало отростковъ. Посему кто воспиталъ зло для размноженія его и увеличенія, а не сдѣлалъ, сколько могъ, безплоднымъ и не подавилъ его, тотъ необходимо подлежитъ суду, потому что, будучи въ состояніи и имъя власть на это, ръшился предпочесть вредное полезному.

## Глава ХХУ.

И такъ никто, самъ будучи виновенъ, да не порицаетъ необузданнымъ языкомъ Существо Божіе, будто бы Оно

несправедливо распредълило каждому воздаяніе за зло, или за добродътель. А ты кто, человъкъ, что споришь съ Богомъ? Издпліе скажеть ли сдплавшему его: зачимь ты меня такь сдплаль? (Рим. IX, 20). И какъ это возможно, когда человъкъ самовластною волею избралъ зло? Посему онъ и не можетъ сказать Богу, судящему по неизмѣннымъ законамъ правды: для чего Ты сотворилъ меня такъ, чтобъ я осужденъ былъ на скорби? Замъть, какъ Апостолъ, подобно искусному стрълку, выпустивъ (изъ устъ) эти нечестивыя слова, обращаетъ однако же неясное и сокрытое въ глубинъ буквы заключение въ самое истинное и православное и не имъющее въ себъ ничего неосторожнаго или хульнаго. Для тъхъ, которые не съ усердіемъ, а съ низкими цѣлями внимаютъ словамъ, иногда кажется, что онъ говоритъ странное и несообразное, а которые-съ усердіемъ и съ трезвымъ помысломъ, для тъхъ какого порядка и истины исполнены слова его! Впрочемъ, тщательное изслъдованіе объ этомъ одно само по себъ было бы на этотъ разъ достаточнымъ. Но смѣшно было бы, оставивъ въ сторонѣ твое недоумѣніе, вслідствіе котораго мы пустились въ изслідованіе, перейти къ другому. Это сказано нами въ наказаніе и осужденіе тахъ, которые намаренно далають худое. И такъ когда яснъйшимъ образомъ указано, что смерть устроена не на какое-либо зло человъку, то не съ дурною цълію внимающій словамъ долженъ наконецъ уразумѣть то, что касается воскресенія тъла. Ибо какимъ образомъ смерть бываетъ не на пользу, когда она разрушаетъ то, что окрадываетъ нашу природу, котя въ то время, когда приходитъ, она и представляется непріятною, какъ самое кислое лѣкарство для больнаго? Но чтобы много разъ не говорить одного и того же объ одномъ и томъ же, мы, подкръпивъ сказанное еще словами изъ пъсни Второзаконія, перейдемъ къ дальнъйшему изслъдованію.

#### Глава XXVI.

Ибо сказанное Богомъ: Я умерщеляю и оживляю, Я поражаю и Я исцъляю; и никто не избавить от руки Моей (Втор.

32, 39), чему другому имъетъ цълію научить, какъ не тому, что тъло прежде подвергается смерти и умираетъ, для того, чтобы послѣ воскреснуть и ожить? - поражается прежде и разрушается для того, чтобы послѣ образовалось изъ него цѣлое и здравое? И вообще ничто не въ силахъ исхитить (насъ) изъ великой и державной руки Его для уничтоженія и погибели, ни огонь, ни смерть, ни тьма, ни хаосъ, ни тлѣніе. Кто отлучить нась, говорить Апостоль, от любей Господа (который называется рукою Отца и Словомъ), скорбь, или тъснота, или гоненіе, или голодъ, или нагота, или опасность, или мечь, какъ написано (Пс. 43, 23): за Тебя умерщеляють насъ всякій день; считають нась за овець, обреченных на закланіе: но все сіе преодольваем силою Возлюбившаго насъ? (Рим. 8, 35—37). И это вполнъ истинно, дабы исполнились, какъ сказалъ я, ть слова: я умершеляю и оживляю, Япоражаю и Я исипляю; и: никто не отлучить нась от любви Божіей о Христь, для нашей погибели. Посему мы и сдълались какъ бы овцами, обреченными на закланіе, чтобы, умерши для грѣха, мы стали жить для Бога. Но объ этомъ довольно; надобно еще разсмотръть то, что находится въ связи съ этимъ.

## Глава XXVII.

"Все рожденное подвержено болѣзнямъ (такъ возражаетъ противникъ) и въ рожденіи и въ питаніи растетъ, говоритъ, отъ привходящаго, и умаляется отъ убывающаго. Напротивъ, что не раждается, то здорово, потому что не подвергается болѣзни, ни въ чемъ не нуждается, и не имѣетъ желаній. А раждающееся желаетъ и сообщества и пищи. Желать значитъ болѣть, а не нуждаться и не желать значитъ быть здоровымъ. Раждающееся болитъ, потому что желаетъ, а не раждающееся не болитъ. Болящее страждетъ или отъ изобилія или отъ недостатка веществъ привходящихъ и убывающихъ. Страждущее же и погибаетъ и уничтожается, потому что раждается. А человѣкъ раждается, слѣдовательно человѣкъ не можетъ быть безстрастнымъ и безсмертнымъ". Но на этомъ самомъ и падаетъ

умозаключеніе. Ибо если все происходящее или раждающееся погибаетъ (ничто не мъшаетъ сказать такъ, потому что и первозданные не рождены, а произведены), а между тъмъ и Ангелы и души произведены (какъ сказано въ Писаніи): Ты творишь ангелами Своими духовь (Пс. 103, 4); то по мнѣнію ихъ гибнутъ и Ангелы и души. Но ни Ангелы, ни души не погибаютъ; ибо они безсмертны и не разрушимы, по волъ Создателя. Посему безсмертенъ и человъкъ. Но непригодно и то, если сказать, что вселенная погибнетъ до основанія, и не будетъ ни земли, ни воздуха, ни неба. Хотя для очищенія и обновленія весь міръ, объятый нисшедшимъ огнемъ, загорится, однакоже онъ не придетъ въ совершенную погибель и разрушение. Ибо, если міру лучше не быть, нежели быть, то почему Богъ, сотворившій міръ, избралъ худшее? Но Богъ ничего напрасно не творилъ. Посему Богъ устроилъ, чтобы тварь существовала и продолжала бытіе, какъ утверждаетъ это и Премудрость: ибо Онъ создаль все для бытія, и все въ міръ спасительно, и нътъ пагубнаго яда (Прем. 1, 14). И Павелъ ясно свидътельствуетъ, говоря: ибо тварь съ надеждою ожидаеть откровенія сыновь Біжіцхь: потому что тварь покорилась суеть не добровольно, но по воль покорившаго ее, въ надеждъ, что и сама тваръ освобождена будеть оть рабства тльнію вь свободу славы дьтей Божішкь (Рим. 8. 19-21). Тварь покорилась (говоритъ онъ) суетъ, но онъ ожидаетъ, что тварь освободится отъ такого рабства, желая такъ называть настоящій міръ. — Ибо работаетъ тлънію не невидимое, но это видимое. Посему тварь продолжаетъ бытіе, когда обновляется въ лучшій и благолъпнъйшій видъ, веселясь и радуясь о воскресеніи съ чадами Божіими, за которыхъ тварь совокупно стенаеть и мучится до нынь (ст. 22), ожидая и сама избавленія нашего отъ тленія тела, дабы, когда мы востанемъ и стряхнемъ съ себя мертвенность плоти, какъ написано: отряси съ себя прахъ; встань, плънный Герусалимъ (Исаін 52, 2), и когда избавимся отъ гръха, избавиться и ей отъ тлънія и работать уже не суеть, а правдь. Ибо знаемь, что вся тварь совокупно стенаеть и мучится до нынь; и не только она, но и мы сами

имъя начатокъ Луха, и мы въ себъ стенаемъ, ожидая усыновленія, искупленія тъла нашего (Рим. 8, 22 — 23). И Исаія говорить: ибо какъ новое небо и новая земля, которыя Я сотворю, всегда будуть предъ лицемь Моимь, говорить Господь, такь будеть и съмя ваше и имя ваше (Исаін 66, 22). И еще: ибо такъ говорить Іосподь, сотворившій небеса, Онь Боїь, образовавшій землю и создавшій ее; онъ утвердиль ее; не напрасно сотвориль ее; Онъ образоваль ее для жительства (45, 18). По истинъ не тщетно и напрасно, не для погибели, создалъ Богъ вселенную, какъ думаютъ суемудрые, но для того, чтобы она существовала, была обитаема и продолжала бытіе. Посему и земля и небо необходимо опять будутъ существовать послъ сожженія и воспламененія всего. Почему же это необходимо, слово о томъ было бы длиннъе сказаннаго. Ибо вселенная, разрушившись, преобразится не въ безформенное вещество и не въ такое состояніе, въ какомъ была прежде устроенія, и не подвергнется совершенному уничтоженію и тлѣнію.

## Глава XXVIII.

Но если вселенная не уничтожится, скажутъ противники, то почему же Господь сказалъ, что небо и земля прейдуть (Мат. 24, 35); и пророкъ: ибо небеса исчезнуть какъ дымъ, и земля обветшаеть, какь одежда? (Ис. 51, 6). Это потому, скажемъ мы, что въ Писаніяхъ обыкновенно перемѣна міра изъ настоящаго состоянія въ лучшее и славнъйшее называется уничтоженіемъ, такъ какъ прежняя форма съ измѣненіемъ всего въ лучшій видъ пропадаетъ; въ Божественныхъ словахъ нътъ никакого противоръчія и несообразности. Ибо проходить образь міра сего, (Кор. 7, 31), а не міръ, сказано въ Писаніи. Такимъ образомъ въ Писаніяхъ обыкновенно называется уничтоженіемъ обращеніе формы въ лучшій и благообразнайшій видъ, подобно тому, какъ если бы кто назвалъ уничтоженіемъ измѣненіе младенческаго вида въ видъ мужа совершеннаго, когда возрастъ младенца измъняется въ величинъ и красотъ. Когда я быль младенцемь, то помладенчески говориль, помладенчески мыслиль, помладенчески разсуждаль; а какъ сталь мужемь, то оставиль младенческое (1 Кор. 13, 11). Посему надобно ожидать, что тварь будетъ страдать, какъ бы обреченная на смерть во время горънія, но для того, чтобы быть возсозданной, а не погибнуть, дабы мы обновленные жили въ обновленномъ міръ, не испытывая печали, по словамъ сто третьяго псалма: пошлешь духъ Твой, созидаются, и Ты обновляешь лице земли (ст. 30), такъ какъ Богъ дастъ благосостояніе окружающему (насъ). А если земля будетъ существовать и послъ настоящаго въка, то по всей необходимости будутъ и обитатели, которые не будутъ умирать, ни жениться, ни родиться, но, подобно Ангеламъ, неизмънно въ нетлъніи будутъ наслаждаться блаженствомъ. Посему безразсудно говорить, какую жизнь въ то время будутъ проводить тъла, когда не будетъ ни воздуха, ни земли и ничего другого.

#### Глава XXIX.

Кромъ сказаннаго, достойно, Аглаофонъ, разсмотрѣнія и то, въ какое великое заблужденіе можно впасть, давая себъ свободу разсуждать о такихъ предметахъ. Ибо сказавъ. что Господь, когда искушали Его Саддукеи, объяснилъ, что имъющіе достигнуть того воскресенія будуть въ то время, какъ Ангелы (Лук. 20, 35; Марк. 12, 25), ты присовокупилъ: "но Ангелы, какъ безплотные, поэтому и пребываютъ на высотъ блаженства и славы; слъдовательно и намъ, имъющимъ сравняться съ Ангелами, необходимо нужно, подобно имъ, быть обнаженными отъ тълъ". Не примътилъ ты, любезнъйшій, что создавшій и устроившій вселенную изъ ничего, естество безсмертныхъ удълилъ не однимъ Ангеламъ и служебнымъ духамъ, но и Началамъ, Престоламъ и Властямъ. Ибо иной родъ Ангеловъ, иной Властей, потому что не одинъ чинъ, не одинъ сонмъ, поколѣніе и племя безсмертныхъ, но существуютъ (нѣсколько) родовъ, чиновъ и разрядовъ. Ни Херувимы, выступая изъ своего естества, не премъняются въ образъ Ангеловъ, равно какъ ни Ангелы въ образъ другихъ. Ибо они должны быть тъмъ,

что есть, и какими произошли. И человъкъ, поставленный жить въ мірѣ и владычествовать надъ всѣмъ, что есть въ немъ, по первоначальному распоряженію будучи безсмертенъ, никогда изъ человъческого состоянія не измънится въ образъ Ангеловъ, или другихъ существъ, потому что и Ангелы не выходять изъ первоначальнаго вида и не измѣняются въ образъ другихъ существъ. И Христосъ пришелъ проповъдать не превращение или премънение человъческаго естества въ иной образъ, но возвращение его въ то состояние, въ какомъ человъкъ былъ сначала до паденія, когда былъ безсмертенъ. Посему каждому изъ сотворенныхъ существъ должно оставаться въ усвоенномъ ему образъ состоянія, дабы все было наполнено всемъ, небеса Ангелами, Престолами, Властями, свъты - служебными духами, Божественныя мъста и ясные свъты — Серафимами, предстоящими великому Совъту, правящему вселенною, а міръ-людьми. Еслиже допустимъ, что люди измъняются въ Ангеловъ, то вмъстъ должны допустить, что и Ангелы перемъняются во Власти, а Власти, еще, въ иной и иной видъ, доколъ слово, восходя выше и выше, не подвергнется опасности.

## Глава ХХХ.

И этого нельзя допустить, будто Богъ, создавъ человъка худымъ, или сдълавъ ошибку при его устроеніи вздумалъ сдълать его впослъдствіи Ангеломъ, раскаявшись, подобно самымъ плохимъ художникамъ; или будто сначала Онъ хотълъ сотворить Ангела, но не имъя силъ для этого, создалъ человъка. Это слабо. Почему же Онъ сотворилъ человъка, а не Ангела, если хотълъ, чтобы человъкъ былъ Ангеломъ, а не человъкомъ? Потому ли, что не могъ? Это богохульно. Или отложилъ лучшее до будущаго и сдълалъ худшее? Это нелъпо. Онъ не ошибается въ твореніи прекраснаго, не откладываетъ, не чувствуетъ безсилія, но, какъ хочетъ и когда хочетъ, имъетъ возможность сдълать, такъ какъ Онъ есть сила. Посему желая, чтобы былъ человъкъ, Онъ въ началъ и сотворилъ человъка. Если же Онъ, когда чего

желаетъ, то желаетъ прекраснаго, прекрасное же есть человъкъ, а человъкомъ называется существо, составленное изъ души и тъла, то слъдовательно человъкъ не будетъ существовать безъ тъла, а съ тъломъ, дабы кромъ человъка не появился другой человъкъ. Ибо Богу должно сохранять всъ безсмертные роды; а человъкъ безсмертенъ. Ибо Богъ создалъ человъка, говоритъ Премудрость, для нетильнія, и содълалъ его образомъ въчнаго бытія Своего (Прем. 2, 23). Слъдовательно, тъло не уничтожится, потому что человъкъ состоитъ изъ души и тъла.

#### Глава XXXI.

Посему, замъть, какъ Господь этому самому хочетъ научить, когда Саддукеи не въровали въ воскресеніе плоти. Ибо таково ученіе Саддукеевъ. Они, приготовивши притчу о женъ и семи братьяхъ, дабы отвергнуть ученіе о воскресеніи тъла, приступили къ Нему, какъ говоритъ Евангелистъ: приступили къ Нему Саддукеи, которые говорять, что нъть воскресенія (Мато. 22, 23). Если бы не было воскресенія тъла. но сохранилась бы одна душа, то Христосъ согласился бы съ ними, какъ съ мыслящими хорошо и правильно. Между тъмъ Онъ отвъчаетъ: въ воскресении ни женятся, ни выходять замижь: но пребывають какь Ангелы Божій на небесахь (ст. 30): не то, что люди не будутъ тогда имъть тъла, но не женятся и не вступають въ замужество, а пребывають въ нетлъніи, приближаясь, говоритъ Онъ, къ Ангеламъ въ томъ, что какъ Ангелы на небъ, такъ и мы въ раю будемъ заниматься уже не браками и пиршествами, но созерцаніемъ Бога и устроеніемъ своей жизни, подъ управленіемъ Христа. Не сказалъ: будуть Ангелами, но: какъ Ангелы, какъ увънчанные славою и честію по написанному: не много Ты умалиль его предъ Ангелами (Пс. 8, 6), и близкіе къ тому, чтобы быть Ангелами. Какъ если бы кто, при благораствореніи въ воздухѣ и тишинѣ, во время ночи, когда все украшено яснымъ свътомъ луны, сказалъ: луна свътитъ, какъ солнце, то мы конечно не стали бы говорить, будто онъ свидътельствуетъ.

что луна есть солнце, но только како солнце. Равнымъ образомъ и о томъ, что не золото, а близко къ золоту, обыкновенно говорится, что оно накт золото, а не самое золото. Если бы оно было золото, не стали бы говорить: какъ золото, но золото. А такъ какъ оно не есть золото, но близко къ золоту, и представляется золотомъ, то и говорится: не золото, но какъ золото. Такъ, когда Господь говоритъ, что святые въ воскресеніи будутъ, какт Ангелы, то мы понимаемъ это не такъ, будто Онъ объщаетъ, что святые въ воскресеніи будуть Ангелами, но близкими къ тому, чтобы быть Ангелами. Поэтому весьма безразсудно говорить, что такъ какъ Христосъ возвъстилъ, что святые въ воскресеніи явятся, какъ Ангелы, то поэтому настоящія тала не востануть. Самое выраженіе ясно показываеть значеніе того, что произойдетъ. Ибо слово: востаніе употребляется не о томъ, что не упало, а о томъ, что упало и встаетъ, подобно какъ и пророкъ говоритъ: Я возстановлю скинію Давиду падшую (Амосъ 9, 11). Пала же подвергшаяся измѣненію скинія души, неиспустившись въ прахъ земли (Дан. 12, 2). Ибо опускается внизъ не то, что не умираетъ, а что умираетъ. Умираетъ же тъло, ибо душа безсмертна. И такъ если душа безсмертная, а тъло умираетъ, то тъ, которые говорять, что есть воскресеніе, только не тала, отвергаютъ бытіе воскресенія; потому что не стоящее, но падшее и лежащее востаетъ, какъ написано: развъ упавши не встають, и совратившись съ дороги, не возвращаются? (Іерем. 8, 4).

#### Глава XXXII.

А что душа безсмертна, ясно научилъ Господь, говоря и Самъ и чрезъ Соломона. Самъ—въ исторіи о богатомъ и о нищемъ Лазарѣ, представивъ этого послѣдняго, по отложеніи тѣла, успокоившимся въ нѣдрахъ Авраама, а того осудивъ на мученія, и введши въ бесѣду съ ними Авраама. Чрезъ Соломона же въ книгѣ, надписываемой: "Премудрость", въ которой написано: а души праведныхъ въ рукъ

Божіей, и мученіе не коснется ихъ. Въ глазахъ неразумныхъ они казались умершими, и исходь ихъ считался погибелью и отшествіе отъ насъ — уничтожениемъ: но они пребывають въ миръ, и надежда ихъ полна безсмертія (Пр. 3, 1-4). И такъ воскресеніе принадлежитъ тълу, а не душь; ибо не стоящаго поднимаютъ, но лежащаго, равно какъ и лѣчатъ не здороваго, а больнаго. Если же кто усиливается утверждать, что будетъ воскресеніе души, а не тѣла, это великая глупость и безуміе. Ибо прежде должно доказать тлѣніе и разрушеніе души, чтобы доказать и ея воскресеніе, дабы показать себя не пустословящимъ, но основательно говорящимъ. Впрочемъ уступимъ ему, пусть онъ признаетъ душу смертною. Тогда одно изъ двухъ должно положить: или что Господь возвъстилъ истину, когда училъ, что душа безсмертна, и слѣдовательно не справедливо говорить, что она подлежитъ тлънію: или — что подвержена тлънію и что Христосъ и въ рѣчи о богатомъ и нищемъ, и въ явленіи Моисея и Иліи, ложно училъ, что она не гибнуща и безсмертна. Но Господь ничего не говорилъ несправедливаго и ложнаго. Ибо не какъ призракъ и привидъніе, изъ желанія обольстить Апостоловъ, Онъ показалъ имъ на горѣ Моисея и Илію, но то, что они были на самомъ дѣлѣ. Изъ этого. такъ сказать, и самый необразованный пойметъ, что этимъ Онъ подтвердилъ безсмертіе и негиблемость души.

## Глава XXXIII.

И такъ воскресеніе принадлежитъ тѣлу, а не душѣ, дабы падшая въ тлѣніе скинія Давидова возстала, и будучи возстановлена и вновь устроена пребывала неврежденною и не разрушимою, какъ въ дни древніе (Амос. 9, 11); потому что Богу свойственно не каменный домъ Давиду устроять на будущее время, дабы въ царствѣ небесномъ онъ имѣлъ прекрасное жилище, но возстановлять обиталище души — плоть, которую Онъ создалъ своими руками. Такъ ты долженъ разсуждать объ этомъ, мудрѣйшій Аглаофонъ! И это всего легче ты поймешь, если обратишь вниманіе на при-

мъръ сна и пробужденія. Ибо если за бодрствованіемъ слъдуетъ сонъ, а за сномъ пробужденіе: то въ этомъ заключается ученіе о смерти и воскресеніи; такъ какъ "сонъ и смерть близнецы 1), то оживотвореніе изъ мертвыхъ, чтобы плоть ожила, такъ же необходимо, какъ востаніе отъ сна. Ибо какъ за сномъ слъдуетъ бодрствованіе, и спящій конечно не остается на всегда въ одномъ и томъ же сонномъ состояніи, но опять встаетъ, такъ и за смертію послѣдуетъ жизнь, и умершій конечно не останется въ томъ же состояніи. Такъ, если послѣ сна бываетъ бодрствованіе, послѣ паденія—востаніе, послѣ разрушенія возсозданіе: то какъ можно не ожидать, что падшее востанетъ и умершее оживетъ? И мы не обольщаясь исповъдуемъ, что умершія тала снова оживуть. Объ этомъ, если хочешь, заключай не только отъ сна и востанія, но и отъ съмянъ и растеній, такъ какъ всеми ими возвещается воскресеніе. Посмотри на съмена, какъ онъ голыя и тощія бросаются въ землю, а оттуда появляются опять плодоносными. Если-бы съмена умирали и согнивали, и изъ съмянъ не происходило новой жизни и растенія: тогда что другое вышло-бы, какъ не то, что все было бы истреблено смертію?

### ГЛАВА XXXIV.

Но болѣе говорить объ этомъ теперь, державный Өеофилъ и прочіе судіи словъ нашихъ, мы не станемъ, а разсмотримъ, что слѣдуетъ по порядку, такъ какъ наша рѣчь допустила слишкомъ далекое отступленіе. Ибо по натянутому и несообразному истолкованію противникомъ пророчества въ 65 Псалмѣ, Богъ, будто бы въ наказаніе за грѣхи, заключаетъ душу въ тѣло, какъ въ узы. Это скорѣе нелѣпость, чѣмъ справедливое мнѣніе. Ибо если ранѣе преступленія, какъ мы прежде изложили, души получили тѣло: то какимъ образомъ послѣ преступленія онѣ заключаются въ тѣло, какъ въ узы, когда нѣтъ времени, въ которое бы онѣ прежде полученія тѣла согрѣшили? Тотъ не

<sup>1)</sup> Иліад. XVI, 672.

уменъ, кто говоритъ, то-будто бы души по причинъ тъла согрѣшили, то-будто бы послѣ того, какъ согрѣшили, въ осужденіе за это тъло стало темницею и узами. Если души согрѣшили по причинѣ тѣла, значитъ, тѣло соединено было съ ними сначала, еще прежде гръха. Ибо какъ онъ согръшили бы по причинъ того, что еще не существовало? И еще: если тъло человъка принимать за узы, оковы и темницу, то не оба они вмъстъ виновны во гръхъ, но одна душа. Ибо что бываетъ послъ гръха съ согръшившимъ? Ему готовятъ темницу, узы и оковы. Но мы признали, что тъло не можетъ быть названо узами души; потому что тъло содъйствуетъ ей въ томъ и другомъ, т. е. въ праведности и въ неправедности, а узы удерживаютъ отъ неправды. Поэтому, какъ я говорю, надобно допустить одно изъ двухъ: или мы отъ начала согрѣшили вмѣстѣ съ тѣломъ, и не представляется времени, въ которое бы мы были безъ тъла, и слъдовательно тъло вмъстъ съ душею есть вина и добрыхъ и худыхъ дълъ; или мы согръшили, когда жили безъ тъла, а посему тъло совершенно не виновно во злъ. Но душа безъ тъла не побъждается неразумнымъ сластолюбіемъ, а между тъмъ первозданные побъждены, бывъ уловлены неразумнымъ сластолюбіемъ; слѣдовательно душа была соединена съ тъломъ еще до гръха.

# Глава ХХХУ.

Мнѣ кажется, я уже вполнѣ и со всякою убѣдительностію доказалъ, что нельзя думать, будто тѣло стало узами въ наказаніе за преступленіе, дабы душа, облекшись въ мертвенность, несла, по ихъ мнѣнію, непрестающее и постоянное наказаніе. Посему несостоятельно и невозможно то положеніе, будто тѣло есть сѣть и узы, и будто Богъ заключилъ души въ эту сѣть въ наказаніе, свергнувъ ихъ съ третьяго неба, за то, что онѣ нарушили заповѣдь. Ибо на какомъ основаніи можно повѣрить такимъ опрометчивымъ словамъ ихъ? И въ Псалмѣ этого нѣтъ, а они натянуто изъясняютъ его... Но я представлю самыя слова,

тамъ находящіяся, дабы обнаружилась лживость толкованія ихъ, какъ они не хотятъ правильно понимать Писанія. Эти слова спедующія: Ты испыталь нась, Боже, переплавиль нась, какъ переплавляють серебро. Ты ввель нась въ съть, положиль оковы на чресла наши; посадиль человька на главу нашу. Мы вошли въ отонь и въ воду, и Ты вывель насъ на свободу (Пс. 65, 10—11). Они тотчасъ присовокупляютъ: это сказано о душахъ низверженныхъ съ третьяго неба, гдф рай, въ это тфло, какъ въ съть, какъ бы для подвига. Ибо, говорятъ, слова: "мы прошли чрезъ огонь и воду" означаютъ: или вшествіе души въ міръ чрезъ утробу матернюю, такъ какъ она пребываетъ тамъ какъ бы въ пламени и влагъ; или — ниспаденіе съ небесъ въ эту жизнь, совершающееся чрезъ источники огненные и воды, находящіяся надъ пространствами тверди. Противъ нихъ-то я и нашелъ нужнымъ выступить. Ты, Аглаофонъ, самъ дай за нихъ отвътъ, что они будутъ говорить?

## Глава XXXVI.

Во первыхъ рай, откуда мы изгнаны въ лицъ первозданнаго, очевидно есть избранное мъсто на этой земль, именно назначенное святымъ для безпечальнаго успокоенія и жизни, откуда истекая Тигръ и Евфратъ и другія рѣки показываются здѣсь, чтобы своимъ теченіемъ орошать нашъ материкъ; не съ неба онъ текутъ и низвергаются, потому что и земля не въ состояніи была бы принять такую массу воды, заразъ устремляющейся съ высоты. И Апостолъ полагаетъ рай не на третьемъ небъ, если кто умъетъ понять тонкій смыслъ словъ его: знаю человпка, который восхищень быль до третьяго неба. И знаю о такомъ человъкъ (только не знаю, въ тъль, или внъ тъла, Богъ знаеть), что онь быль восхищень вы рай (2 Кор. 12, 2-4). Онъ показываетъ, что видълъ два откровенія, очевидно дважды бывъ восхищенъ: однажды — до третьяго неба, въ другой разъ — въ рай. Ибо слова: "знаю человъка, который восхищенъ былъ до третьяго неба" указываютъ собственно на откровеніе, бывшее ему во время восхищенія на третье небо; а слъдующія за тъмъ слова: "и знаю о такомъ человъкъ (только не знаю, въ тълъ или внъ тъла, Богъ знаетъ), что онъ былъ восхищенъ въ рай" указываютъ на другое откровеніе, бывшее ему въ раю. И такъ говорить, что души низвергаются съ неба, и, стремясь въ нашъ міръ, проходятъ чрезъ огненные источники и воды надъ пространствами тверди, есть пустословіе и натянутая різчь; потому что и Адамъ не съ неба былъ низверженъ, но изъ рая, насажденнаго въ Эдемъ на востокъ; и паденіе было не прежде облеченія въ тъло, какъ мы достаточно показали: также и это тъло не есть съть, но паденіе произошло по соединеніи души съ тѣломъ, потому что человѣкъ состоитъ изъ того и другаго, и изгнаніе изъ рая случилось здъсь же. Но противники наши, Аглаофонъ, не обратили тщательнаго вниманія на это слово, но пустились въ разсуждение о такихъ предметахъ, о которыхъ не безопасно разсуждать, и стали изъяснять Псаломъ согласно съ мнъніемъ людей неблагонамъренныхъ, о чемъ говорить больше не станемъ.

## Глава XXXVII.

Такъ какъ мы однажды рѣшились исправить ихъ невѣжество, то я хочу раскрыть имъ смыслъ и этого пророчества: Ты испыталъ насъ, Боже, переплавилъ насъ, какъ переплавляють серебро. Такъ мученики, продолжительно искушенные ударами мученій во время пытокъ (ибо многое въ пророчествахъ относится къ намъ и исполняются они по вѣрѣ), славно и мужественно подвизавшись, словами: "Ты испыталъ насъ" благодарятъ Бога за то, что Онъ, для доставленія имъ большей славы, испыталъ ихъ многими скорбями, предложивъ имъ одержать побъду въ состязаніи, по истинъ олимпійскомъ. Посмотрите, какъ согласно съ этими словами и ясно говоритъ о мученіяхъ и Соломонъ (ибо наше слово не лишено свидътельства и изъ другихъ Писаній): потому что Богь испыталь ихъ, и нашель ихъ достойными Его. Онъ испыталь ихъ какъ золото въ горниль, и приняль

их какт жертву всесовершенную, и во время воздания имъ и пр. (Прем. 3, 5 — 6); а выше сказаль: ибо хотя они въ глазахъ людей и наказываются, но надежда ихъ полна безсмертія. И немного наказанные, они будуть облагодътельствованы (ст. 4-5). И въ 123-мъ Псалмъ говорится: если бы не Господъ быль съ нами, когда востали на насъ люди, то живых они поглотилибы насъ, когда возгорълась ярость ихъ на насъ; воды потопили бы насг, потокъ прошель бы надъ душею нашею; прошли бы надъ душею нашею воды бурныя. Благословенъ Господь, который не даль наст въ добычу зубамъ ихъ! Душа наша избавилась, какъ птица, изъ съти ловящихъ; съть расторгнута, и мы избавились (Пс. 123, 2-8), Эготъ Псаломъ поютъ мученики. Такъ два лика добропобъдныхъ мучениковъ, — одинъ Новаго, другой Ветхаго завъта поперемънно возсылаютъ Богу-Заступнику и Царю всъхъ стройную пъснь: Ты испыталь насъ, переплавиль нась, какь переплавляють серебро; Ты ввель нась вы съть, положиль оковы на чресла наши; здъсь разумъется судилище язычниковъ, или пытки, во время которыхъ истерзанные и опаленные огнемъ были сильно искушаемы. Искуси меня. Господи, говоритъ Псалмопъвецъ, и испытай меня: расплавь внутренности мои и сердие мое (Пс. 25, 2). Пусть и Авраамъ, разжегшійся утробою о единородномъ и предпочетшій всему повельніе Божіе, посль того какъ услышаль голось: Авраамъ! пощади сына своего и брось мечь, говоритъ такія слова: Ты испыталь нась, Боже, переплавиль нась, какь переплавляють серебро. Пусть и Іовъ, послѣ того какъ истекъ гноемъ, поносимъ былъ друзьями и болълъ тъломъ, пусть и онъ, услышавъ Бога, глаголавшаго ему въ вихръ: неужели ты думаешь, что Я такъ поступиль съ тобою для чегонибудь иного, а не для того, чтобы ты явился праведнымь? (Іов. XL. 3) 1), говоритъ: Ты положилъ оковы на чресла наши, испышаль нась, какь золото въ горниль. Пусть и три отрока, орошаемые въ пещи, дабы не были опалены огнемъ, говорять: Ты испыталь нась, Боже, переплавиль нась, какь переплавляють серебро. Мы вошли вы огонь и вы воду, и Ты вывель

<sup>1)</sup> По переводу 70-ти толковниковъ.

наст на свободу... Боже Вседержитель, въчный, Отче Христа! Даруй и мнъ, Менодію, когда я въ день Твой безболъзненно пройду чрезъ огонь и избъгну стремленія водъ, премънившихся въ огненное естество, даруй сказать: — Я вошелт въ огонь и въ воду и Ты вывелъ меня на свободу; ибо таково обътованіе Твое любящимъ Тебя: будешь ли переходить черезъ воды, Я съ тобою, чрезъ ръки ли, онъ не потопять тебя; пойдешь ли чрезъ огонь, не обожжешься, и пламя не опалить тебя (Исаія, 43, 2). Однако довольно этого для изъясненія Псалма.

#### Глава XXXVIII.

Теперь должно обратить вниманіе на то, какъ они, подобно соннымъ, увлеченные многообразными обольщеніями, указывають на слова Апостола: я эксиль нъкогда безь закона (Рим. 7, 9), и говорять, будто Апостоль подъ жизнію прежде заповѣди разумѣлъ нашу въ первозданномъ жизнь прежде тъла, что показываютъ послъдующія слова: я плотянь, продань грпху (ст. 14); потому что человъкъ не могъ сдълаться подвластнымъ и подчиниться злу, бывь продань ему вслъдствіе преступленія, если бы не сдълался плотянымъ; такъ какъ, по ихъ словамъ, душа сама по себъ недоступна грѣху, поэтому Апостолъ съ намъреніемъ присовокупилъ: а я плотянь, продань гръху, сказавъ прежде: я жиль нъкогда безь закона. Отъ такихъ словъ ихъ многіе въ тогдашнее время приходили въ удивленіе и изумленіе, а теперь, когда истина уже яснъе обнаружилась, они оказываются не только далеко заблуждающимися, но и дошедшимы до крайняго богохульства; допустивъ, что души прежде заповъди жили безъ тъла, и разсудивъ, что онъ сами по себъ совершенно недоступны гръху, они опять опровергли свое ученіе, или лучше самихъ себя. Ибо они усвояютъ имъ тъла, полученныя будто бы послъ въ наказаніе за то. что онъ согръшили прежде тъла, а вмъстъ съ тъмъ навлекаютъ неодобреніе и на самихъ себя, уподобляя тъло узамъ и оковамъ и говоря другія безсмыслицы. Между тъмъ, какъ сказано, все напротивъ. Ибо душа прежде гръха должна существовать вмъсть съ тъломъ; потому что, если душа сама по себъ недоступна гръху, то она никакимъ образомъ не согрѣшила бы прежде тѣла; а если согрѣшила, то уже сама по себъ не недоступна гръху, но скоръе удобопреклонна и легко доступна, слъдовательно и опять будетъ гръшить, хотя бы и не получила этого тъла, какъ гръшила и прежде полученія его. И вообще для чего бы она получила тъло впослъдствіи, послъ совершенія гръха? И какая была ей нужда въ тълъ? Если для того, чтобы понести мученія и скорби, то почему же она вмѣстѣ съ тѣломъ роскошествуетъ и распутствуетъ Какимъ образомъ также она является самовластною въ этомъ мірѣ? Ибо отъ насъ зависитъ исправиться и согръшить, отъ насъ-дълать добро и дълать зло. И можно ли послъ этого ожидать будущаго суда, на которомъ Богъ воздастъ каждому по дъламъ и намъреніямъ? Не признать ли, что судъ уже есть и теперь, если родиться и войти въ тъло для души значитъ быть осужденной и получить возмездіе, а умереть и разлучиться съ тъломъ значитъ освободиться и придти въ покой, потому что, по вашему мнѣнію, она заключена въ тѣло въ осужденіе и въ наказаніе за то, что согрѣшила прежде тъла? Но разсуждение достаточно и съ избыткомъ доказало, что невозможно признать, будто тъло есть мъсто мученія и узы души.

#### Глава XXXIX.

И такъ, доказавъ изъ самаго Писанія, что первозданный прежде преступленія состоялъ изъ души и тѣла, можно удовлетвориться и окончить здѣсь разсужденіе объ отомъ предметѣ. Таперь, дабы не нарушать порядка рѣчи, я разберу ихъ ученіе въ главныхъ основаніяхъ съ тѣмъ, чтобы возраженіями опровергнуть начала ихъ доказательствъ. Ибо вы уже сами можете видѣть, судіи, что сказанныя въ посланіи къ Римлянамъ слова: я жилъ нъкогда безъ закона—не могутъ, согласно съ ихъ мнѣніемъ, указывать на жизнь души прежде тѣла, какъ показываютъ послѣдующія за тѣмъ слова, хотя бы этотъ знаменитый врачъ, вырвавъ послѣ-

дующее, усиливался передълать слова Апостола на пригодный ему смыслъ, поступивъ въ этомъ случав не какъ врачъ. а какъ ребенокъ. Ибо вмъсто того, чтобы соблюсти члены тълесные въ ихъ собственныхъ сочлененіяхъ и связяхъ, дабы весь естественный видъ тъла былъ цълъ, онъ, не обративъ вниманія, изуродовалъ связь Писанія, какъ Скиеъ, который безпощадно ражетъ члены какого-нибудь врага для его истребленія. Пусть такъ; какъ же, скажутъ, разумѣлъ эти слова Апостолъ, когда ты доказалъ, что они имъютъ не такой смыслъ? Я сказалъ бы, что онъ закономъ называетъ заповъдь. Пусть же будетъ прежде всего по нашему предположенію, что онъ заповѣдь назвалъ закономъ, — и при этомъ онъ не высказалъ, что первозданный прежде заповъди жилъ безъ тъла, а только безъ гръха. Ибо не много протекло времени отъ сотворенія его до запов'єди, когда онъ жилъ безъ гръха, не безъ тъла, но съ тъломъ. Скоро послъ заповъди онъ былъ изгнанъ, очень краткое время проведши въ раю. А если кто, воспользовавшись следующимъ изреченіемъ: когда мы жили по плоти, тогда страсти гръховныя, обнаруживаемыя закономь, дъйствовали въ членахъ нашихъ, подумаетъ, будто Апостолъ порицаетъ и обвиняетъ плоть, и прибавить къ этому то, что сказано о томъ же въ другихъ мѣстахъ, — именно: чтобы оправдание закона исполнилось въ насъ, живущихъ не по плоти, но по духу, или еще: ибо живуще по плоти о плотском помышляють, а живуще по духу о духовномъ; помышленія плотскія суть смерть, а помышленія духовныя жизнь и мирь; потому что плотскія помышленія суть вражда противъ Бога; ибо закону Божію не покоряются, да и не могуть; но вы не по плоти живете, а по духу (Рим. 8, 4 — 9), — то ему надобно сказать: отръшился ли уже отъ жизни Апостолъ и тъ, къ которымъ онъ писалъ это, если онъ въ этомъ мъстъ порицалъ не жизнь по плоти, но плоть, или еще былъ во плоти? Но что онъ не былъ во плоти, когда написалъ это, этого сказать нельзя; ибо очевидно, что и самъ онъ былъ во плоти, и тъ, къ которымъ онъ писалъ это. Если бы ни самъ онъ уже не былъ во плоти, ни тъ, къ которымъ онъ пишетъ, то какъ могъ бы онъ сказать: когда мы жили по плоти, тогда страсти гръховныя, обнаруживаемыя закономь, дъйствовали въ членахъ нашихъ? Итакъ, онъ разсуждаетъ о жизни невоздержной, а не о самой плоти: ибо онъ обыкновенно называетъ живущаго такимъ образомъ человъка плотскимъ, равно какъ душевнымъ человъкомъ такого, который потерялъ надежду видъть истину и свътъ таинства. Пусть же говорятъ, что душа совсъмъ не можетъ спастись. Ибо написано: дишевный человъкъ не принимаеть того, что оть Духа Божія, потому что онь почитаеть сіе безуміемь; но духовный судить о всемь (1. Кор. 2, 14. 15). На ряду съ душевнымъ представляется тамъ и духовный человъкъ, -- духовный въ числъ спасаемыхъ, а душевный въ числъ погибающихъ, и не потому, будто душа погибаетъ, а другое кромъ души спасается; такъ и здъсь. когда онъ говоритъ, что плотскіе и сущіе во плоти погибаютъ и не могутъ угодить Богу, онъ старается истребить не плоть, но жизнь по плоти. Далъе онъ говоритъ: живущіе по плоти Богу угодить не могуть; и тотчасъ присовокуппяетъ: но вы не по плоти живете, а по духу, если только Лухъ Божій живеть въ вась; и нъсколько далье: если же Духь Того, Кто воскресиль изъ мертвыхъ Іисуса, живеть въ васъ: то Воскресившій Христа изг мертвыхг оживить и ваши смертныя тъла Лухомъ Своимъ, живущимъ въ васъ. И такъ, братія, мы не должники плоти, чтобы жить по плоти: ибо, если живете по плоти. то умрете; а если духомъ умерщвляете дъла плотскія, то живы будете (Рим. 8, 8. 9. 11. 12. 13). Должно обратить вниманіе на удостовъреніе Апостола, что не тъло умерщвляется. а стремленіе тѣла къ сладострастію.

# Глава XL.

Если же на это опять возразять и скажуть: почемуже сказано: плотскія помышленія суть вражда противт Бога: ибо закону Божію не покоряются, да и не могутт (Рим. 8, 7): то надобно сказать, что и здѣсь они погрѣшають. Ибо Апостолъ сказаль, что не можетъ покоряться закону Божію не самая плоть, но мудрованіе плоти, что совсѣмъ

другое, нежели плоть. Такъ если бы кто-либо сказалъ: примъсь въ нехорошо-очищенномъ серебръ не покоряется художнику, чтобы сдълать годный сосудъ; ибо не можетъ, потому что нужно прежде отдълить и очистить ее чрезъ огонь: то этимъ показалъ бы, что нельзя выработать въ полезный сосудъ не серебро, но находящуюся въ серебръ примъсь мъди и другое твердое вещество. Такъ и Апостолъ, сказавъ о мудрованіи плоти, не сказалъ, будто плоть не можетъ покоряться закону Божію, но мудрованіе во плоти, разумъя стремленіе ея къ невоздержанію. Въ другихъ мъстахъ онъ называлъ это иногда ветхимъ квасомъ злобы и лукавства, повелъвая намъ совершенно очищать себя отъ него (1 Кор. 5, 7), иногда-закономъ противовоюющимъ закону ума и плъняющимъ (Рим. 7, 23). Но если бы онъ говорилъ о самой плоти, что она не можетъ покоряться закону Божію: тогда мы, будемъ ли распутствовать или грабить, или дълать другія какія-нибудь подобнаго рода дъла при посредствъ тъла, не могли бы заслужить осужденія отъ праведнаго Судіи; потому что плоть не можетъ покоряться закону Божію. Ибо какъ можно было бы осуждать тэло, когда оно живетъ сообразно съ присущею ему природою? Равнымъ образомъ тъла нельзя было бы подчинить требованіямъ непорочности или добродѣтели. такъ какъ ему отъ природы свойственно не покоряться добру. Ибо, если естество плоти таково, что она не можетъ покоряться закону Божію, а законъ Божій есть правда и цѣломудріе: тогда по необходимости совершенно нельзя было бы быть ни дъвственникомъ, ни воздержникомъ. Если же есть дъвственники и воздержники, то они воздерживаются очевидно потому, что покоряютъ тъло; иначе невозможно воздержаться отъ грѣха. Если тѣло не можетъ покоряться закону Божію, то какимъ бы образомъ Іоаннъ подчинилъ свое тѣло чистотѣ, или Петръ-святости, или другіе-праведности? Зачъмъ же и Павелъ говоритъ: и такъ да не царствуеть грыхь въ смертномь вашемь тыль, чтобы вамь повиноваться ему вз похотях вего, и не предавайте членов ваших гръху въ оридія неправды, но представьте себя Богу, какт ожившихт изъ

мертвых, и члены ваши Богу, въ орудія праведности? (Рим. 6, 12—13)—и еще: какъ предавали вы члены ваши въ рабы нечистоть и беззаконію на дъла беззаконныя: такъ нынъ представьте члены ваши въ рабы праведности на дъла святыя? (ст. 19).

## Глава XLI.

И такъ Апостолъ зналъ, что эта внъшняя храмина можетъ быть исправлена и направлена къ добру, чтобы умерщвлены были въ ней гръхи. Иначе, какимъ образомъ человъкъ и въ нашемъ положеніи можетъ поработиться правдъ, если прежде не покоритъ члены своего тъла такъ, чтобы они повиновались уже не гръху, но правдъ, и не будетъ вести жизнь, достойную Христа? Согръщеніе и несогрѣшеніе происходить при посредствѣ тѣла, такъ какъ душа пользуется имъ, какъ орудіемъ, въ добродътели или въ порокъ. И если ни блудники, ни идолослужители, ни прелюбодьи, ни малакіи, ни мужеложники, ни воры, ни лихоимиы, ни пьяницы, ни злоръчивые, ни хищники, царства Божія не насльдують (1 Корине. 6, 9. 10), а дъла эти совершаются и усиливаются при посредствъ тъла, - и оправдаться не можетъ никто, если прежде не воздержится отъ нихъ, воздерживается же отъ нихъ тотъ, кто направленъ къ цъломудрію и въръ, - то отсюда слъдуетъ, что тъло можетъ покоряться закону Божію; потому что законъ Божій есть цъ ломудріе. Посему-то Апостолъ сказалъ, что не покоряется добру не плоть, но мудрованіе плотское, какъ бы истребляя самое ея стремленіе къ невоздержанію, равно какъ и воспламененіе души къ неправдѣ. Вооружаясь и противъ невоздержанія чревобъсія, онъ сказалъ, что нужно очищать себя, научая истреблять такія пожеланія и страстныя влеченія и пристыждая тахъ, которые думаютъ жизнь въ такихъ удовольствіяхъ, которые признаютъ чрево богомъ (Фил. 3, 10), говоря: станемь псть и пить: ибо завтра умремь (1 Кор. 15, 32), какъ ненасытныя животныя, заботящіяся только о дольней пищі и трапезахъ. Сказавши: пища для чрева, и чрево для пищи, онъ присовокупилъ: но Богг уничтожит и то и другое; тъло же не для блуда, но для Господа, и Господь для тъла. Богг воскресилъ Господа, воскреситъ и насъ силою своею. Развъ не знаете, что тъла ваши суть члены Христовы? И такъ отниму ли члены у Христа, чтобы сдълать ихъ членами блудницы? Да не будетъ! Или не знаете, что совокупляющійся съ блудницею становится одно тъло съ нею, ибо сказано: два будутъ одна плоть (Быт. 2, 24). А соединяющійся съ Господомъ есть одинъ духъ съ Господомъ. Бъгайте блуда: всякій гръхъ, какой дълаетъ человъкъ, есть внъ тъла; а блудникъ гръшитъ противъ собственнаго тъла. Не знаете ли, что тъла ваши суть храмъ живущаго въ васъ Святаго Духа, котораго имъете вы отъ Бога, и вы не свои? Ибо вы куплены дорогою цъною. Посему прославляйте Бога и въ тълахъ вашихъ и въ душахъ вашихъ, которыя суть Божіи (1 Кор. 6, 13—20).

#### Глава XLII.

Замъть, что Апостолъ потому сказалъ эти слова, что это тъло можетъ воспріять законъ Божій и безсмертіе, если очистится отъ нечистыхъ разжженій, совершенно не оскверняясь беззаконными возбужденіями страстей. Ибо что другое можетъ прилъпляться къ сквернодъйцъ, сближаться и быть одною плотію съ нею чрезъ соединеніе и взаимное общеніе членовъ, какъ не это внѣшнее тѣло, которымъ совершаются всь эти прегръшенія, относящіяся къ совокупленію и разжженію? Быайте блуда: всякій прихъ, какой дилаеть человькь, есть вню тьла; а блудникь гръшить противь собственнаго тъла (1 Кор. 6, 18). Ибо гордость, невъріе, ярость, лицемъріе суть гръхи души; а блудъ, похоть, развратъ суть гръхи тъла; съ ними ни душа не можетъ воспарить къ истинъ, ни тъло подчиниться правиламъ цъломудрія, но оба должны лишиться царства Божія. И такъ, если тъла наши, содержимыя въ святости, суть храмъ живущаго въ насъ Духа (1 Кор. 6, 19), если и Господь пребываетъ въ тълъ, и члены тъла суть члены Христовы, значитъ, тъло можетъ покоряться закону Божію и можетъ наслъдовать царствіе Божіе. Воскресившій изъ мертвыхь Христа, говоритъ Апостолъ, оживитъ и ваши смертныя тъла Духомъ своимъ, живущимъ въ васъ (Рим. 8, 11), чтобы тлънное сіе облеклось въ нетлъніе, и смертное сіе облеклось въ безсмертіе, и поглощена была смерть побъдою (1 Кор. 15, 54). Не о другомъ тълъ, какъ вы думаете, разсуждалъ здъсь Апостолъ, но объ этомъ умирающемъ и умерщвляемомъ, посредствомъ котораго можно и блудодъйствовать и распутствовать.

## Глава XLIII.

Если же они предполагаютъ, что есть различіе между тъломъ и плотію, и желаютъ, чтобы и мы согласились на такое ихъ умствованіе, по которому они теломъ почитаютъ нъчто другое, какъ бы свойственное самой душь, невидимое, а плотію — это внѣшнее, видимое: то противъ этого должно сказать, что не только Павелъ и Пророки эту плоть обыкновенно называютъ тъломъ, но даже и философы, у которыхъ въ особенности наблюдается точность названій. Если они хотять научно изследовать это, то вообще плотію называется собственно не вся эта масса нашей тълесной храмины, но некоторая часть целаго, какъ то: кости, нервы, жилы, а тъломъ — все, цълое. Поэтому врачи, которые тщательно изследовали природу тела, называють теломъ это видимое тъло. И самъ Платонъ это самое признаетъ тъломъ. Такъ въ Федонъ Сократъ говоритъ: "почитаемъ ли мы смертію что-нибудь другое, а не отрѣшеніе души отъ тъла? Умереть не то ли значитъ, что тъло, отръшенное отъ души, существуетъ само по себъ, а душа, отрѣшившаяся отъ тѣла, существуетъ сама по себѣ?" 1). И блаженный Моисей (мы опять обращаемся къ Господнимъ Писаніямъ) не это ли тело разуметь, которое и мы называемъ, когда говоритъ: и омоетъ одежды свои во время очищенія прикоснувшійся къ нечистому, и омоєть тьло своє водою и нечисть будеть до вечера? (Лев. 14, 9. 11, 25). Что и Іовъ? Не это ли мертвенное тъло обозначаетъ и онъ словами: тъло мое одъто червями? (Іов. 7, 5). И Соломонъ гово-

<sup>1)</sup> Федон. 64, С.

рить: въ лукавую душу не войдеть премудрость, и не будеть обитать въ тъль, порабощенном пръху (Прем. 1, 4). И у Даніила говорится о мученикахъ: отонь не импло силы (надъ тъломъ ихъ), и волоса на головъ не опалены (Дан. 3, 94). Также и Господь въ Евангеліи: посему говорю вамъ: не заботьтесь для души вашей, что вамь псть и что пить, ни для тъла вашего, во что одъться. Душа не больше ли пищи, и тъло одежды? (Мат. 6, 25). И Апостолъ словами: и такъ да не царствует прохо во смертномо вашемо толь (Рим. 6, 12), указываетъ на это тъло, въ которое мы облечены: и еще: еслиже духь Того, кто воскресиль изъ мертвыхь Іисуса, живеть въ васт: то Воскресившій Христа изт мертвыхт оживить и ваши смертныя тъла (Рим. 8, 11); и опять: если нога скажеть: я не принадлежу къ тълу, потому что я не рука; то неужели она потому не принадлежить къ тълу? (1 Кор. 12, 15). И еще: и не изнемогии въ въръ, онъ не помышляль, что тъло его, почти стольтняго, уже омертвыло (Рим. 4, 19); также: ибо всымь намь должно явиться предъ судилище Христово, чтобы каждому получить, соотвътственно тому, что онг дълалг, живя вт тъль (2 Кор. 5, 10); также: въ посланіях онъ строго и силень, а въ личномъ (твлесномъ) присутствіи слабь, и ръчь его незначительна (2 Кор. 10, 10); еще: знаю человька во Христь, который назадъ тому четырнадцать льть (въ тьль ли, не знаю, внъ ли тъла, не знаю (2 Кор. 12, 2); и опять: такъ должны мужья любить своих жень, какь свои тыла (Еф. 5, 28); и еще: Самь Богг мира да освятить вась во всей полноть, и вашь духь и душа и тъло да сохранится безъ порока въ пришествіе Господа нашего Іисиса Христа (1 Сол. 5, 23). Но они, ничего этого върно не понявъ, подумали, что Апостолъ находится въ волненіи и смущеніи, какъ будто мысли его не имъютъ твердости и основательности въ словахъ, но вращаются туда и сюда и сами себъ противоръчатъ: будто бы онъ говоритъ, что плоть то воскреснетъ, то не воскреснетъ.

## Глава XLIV.

Посему, дабы не опустить ничего изъ предложеннаго, я опять возвращусь къ предмету, чтобы совершенно пора-

зить гидру. Представивъ въ порядкъ, какъ я объщалъ, и другія основанія ихъ недоумінія, и доказавъ, что должно сказать противъ нихъ, я вслъдъ за этимъ покажу и то, что касательно въры въ воскресение плоти противникъ сказалъ согласно и тождественно съ нами. И такъ разсмотримъ то, что прежде ръшились мы сказать о словахъ Апостола. Спова его: я жиль нъкогда безь закона, какъ мы показали сначала, означаютъ прежнюю жизнь нашу въ лицъ прародителей, въ раю, прежде заповъди, не безъ тъла, но вмъстъ съ тъломъ: потому что прежде, нежели дана была заповъдь, Бого создало человтка изо праха земнаго (Быт. 2, 7); и тогда мы жили безъ похоти, совершенно не зная прираженій неразумной похоти, которая увлекательными обольщеніями удовольствій побуждаетъ насъ къ невоздержанію. Ибо кто не имъетъ опредъленнаго закона, сообразно съ которымъ онъ долженъ жить, ни самостоятельной власти разсудка, какой избрать образъ жизни для того, чтобы заслужить справедливую похвалу или порицаніе, тотъ, надобно сказать, свободенъ отъ всякаго обвиненія; потому что такой человъкъ не можетъ пожелать того, что не запрещено; а если пожелаетъ, не будетъ виноватъ. Ибо желаніе наклоняется не къ присущимъ и находящимся въ нашей власти предметамъ, но къ такимъ, которые, хотя присущи намъ, но не въ нашей власти находятся. Какъ же можетъ кто-либо желать и любить то, что ему не воспрещено и въ чемъ оно не имъетъ нужды? Посему я не понималь бы и пожеланія, если бы законт не говорилт: не пожелай (Рим. 7, 7). А послъ того, какъ прародители услышали: а от дерева познанія добра и зла, не пишьте от него; ибо въ день, въ который вы вкусите от него, смертію умрете (Быт. 2, 17), -тогда они возъимъли страсть и похоть. Ибо похотствующій желаетъ не того, что имъетъ, надъ чъмъ властвуетъ и чъмъ пользуется, но того, что воспрещено ему и отнято и чего не имъетъ; посему прекрасно сказано: я не понималь бы и пожеланія, если бы законт не говорилт: не пожелай, т. е., если бы не было сказано: не вшите от него. Отсюда мъсто и поводъ къ происхожденію гръха, обольщающаго и увлекающаго меня.

## Глава XLV.

Послѣ того, какъ дана была заповѣдь, діаволъ сталъ имъть поводъ посредствомъ заповъди произвести во мнъ похоть, возбудивъ и склонивъ меня хитростію впасть въ желаніе запрещеннаго. Ибо безь закона пръхъ мертвъ (Рим. 7, 8), т. е., доколъ не дана была и еще не существовала заповъдь, гръхъ былъ не дъйствующимъ, и я прежде заповъди жилъ непорочно, такъ какъ не имълъ опредъленнаго закона и повелѣнія, сообразно съ которымъ должно было жить, и которое если бы нарушиль, то согр $\pm$ шиль бы.  $H_0$ когда пришла заповъдь, то гръхъ ожиль, а я умеръ: и такимъ образомъ заповъдь, данная для жизни, послужила мнъ къ смерти (Рим. 7, 9-10); потому что посл $\pm$  того, какъ Богъ положилъ законъ и опредълилъ, что должно дълать и чего не дълать, діаволъ произвелъ во мнв похоть. Такимъ образомъ это завъщаніе Божіе и повельніе, данное мнь для жизни и безсмертія, для того, чтобы, повинуясь ему и живя согласно съ нимъ, я имълъ радость и жизнь безпечальную и въчно блаженную и всегда цвътущую безсмертіемъ, по нарушеній его мною, обратилось мнѣ въ смерть и осужденіе; потому что діаволъ, котораго теперь Апостолъ назвалъ гръхомъ. — такъ какъ онъ есть виновникъ и изобрътатель гръха, — чрезъ заповъдь получивъ случай, обманомъ склонилъ меня къ преслушанію и, обольстивъ, умертвилъ, какъ подлежащаго приговору: ибо въ день, въ который вы вкусите от него, смертію умрете (Быт. 2, 17). — Посему законт свять. и заповъдъ свята, и праведна, и добра (Рим. 7, 12); потому что дана не во вредъ, а для спасенія: ибо мы никакъ не должны думать, чтобы Богъ дълалъ что-нибудь неполезное, или вредное. И такъ ужели благо содълалось для меня смертію, т. е. законъ, данный съ тъмъ, чтобы быть для меня виною величайшаго блага? Да не будетъ! Потому что заповъдь Божія дана не для того, чтобы поработить меня тлівнію и наложить на меня печать смерти, виновницы погибели, но дабы обнаружился діаволъ, посредствомъ добра устроившій мнъ зло, дабы онъ оказался и изобличенъ былъ, какъ

гръшникъ по преимуществу — изобрътатель и устроитель гръха, и дабы отлученъ былъ отъ всего добраго, какъ устроившій противное запов'яди Божіей. Ибо мы знаемъ, что законь диховень, посему никому и ни въ чемъ не можетъ быть причиною вреда; потому что духовное обитаетъ далеко отъ неразумной похоти и грвха; а я плотянь, продань пръхи (Рим. 7, 14), т. е. я, будучи плотянъ и поставленъ среди зла и добра, какъ самовластный, дабы могъ избирать, что хочу—(ибо говоритъ Богъ: Я предложиль тебъ жизнь и добро. смерть и зло, Втор. 30, 15), — когда уклонился къ преслушанію закона духовнаго, т. е. заповѣди, и послушался плотскаго, т. е. совъта змія: то вслъдствіе этого выбора падши въ гръхъ, я проданъ былъ діаволу. Отсюда зло, осадивъ меня, сидитъ на мнв и водворившись живетъ въ плоти моей, какъ трутень въ пчелиномъ сотъ, часто летая и жужжа вокругъ него. Такъ какъ за нарушение заповъди наложено на меня наказаніе — быть проданнымъ злу, то я и не понимаю, что дплаю, помышляя о томъ, чего не желаю. Ибо слова: потому что не то дълаю, что хочу, а что ненавижу, то дълаю (Рим. 7, 15), должно принимать не по отношенію къ совершенію и содъланію зла, но только по отношенію къ помышленію, такъ какъ посторонніе помыслы часто прилетаютъ къ намъ и склоняютъ насъ къ тому, чего не желаемъ, и душа помыслами увлекается ко многимъ предметамъ.

#### Глава XLVI.

Ибо совершенно не въ нашей волѣ находится имѣть, или не имѣть помыслъ о чемъ-нибудь непригодномъ, но слѣдовать или не слѣдовать помысламъ зависитъ отъ насъ. Мы не можемъ воспретить, чтобы отвнѣ наносимые для нашего искушенія помыслы не входили въ насъ; но не повиноваться, или не слѣдовать имъ можемъ. Иначе, какимъ образомъ Апостолъ зло, которое ему не нравилось, дѣлалъ гораздо болѣе, а добро менѣе, если бы онъ не говорилъ здѣсь о постороннихъ помыслахъ, которые къ намъ приходятъ иногда противъ нашей воли и неизвѣстно по какой причинѣ? Впрочемъ эти помыслы надобно уничтожать и

обуздывать, дабы, расширяясь за предълы, они не овладъли душею, а при занятіи ими добро возникнуть не можетъ. Посему справедливо сказалъ Апостолъ: ибо не понимаю, что дълаю: потому что не то дълаю, что хочу, а что ненавижу, то дълаю. Мы хочемъ, чтобы и не мыслить о неподобающемъ и беззаконномъ, потому что совершенное добро состоитъ въ томъ, чтобы удерживаться не только отъ совершенія зла, но даже и отъ помышленія о немъ: но вотъ добро, котораго хочемъ, не дълается, а дълается зло, котораго не желаемъ. Ибо часто противъ нашей воли приходятъ намъ на сердце безчисленные помыслы о безчисленныхъ предметахъ, наполняющіе насъ заботою и неразумными хлопотами. Посему желать не помышлять о такихъ предметахъ состоитъ въ нашей воль, а сдълать такъ, чтобы уничтожить эти помыслы, такъ чтобы они опять не пришли намъ на умъ, нельзя; потому что, какъ я сказалъ, это не въ нашей власти, а въ нашей власти только слъдовать имъ или не слъдовать. Посему смыслъ этого изреченія: что хочу доброе, то не творю, слідующій: хочу даже и не помышлять о томъ, что вредитъ мнѣ, — ибо то добро безукоризненно, которое, какъ говорится, "сдълано безукоризненно и совершенно и по рукамъ и по уму 1): — но не то дълаю, что хочу, а что ненавижу, то дълаю; не хочу мыслить, —и мыслю, о чемъ не хочу. И посмотрите, не поэтому ли самому и Давидъ, болъзнуя о томъ, что помышляетъ о томъ, о чемъ самъ не хотълъ бы, просилъ Бога: от тайных моих очисти меня, и от умышленных удержи раба Твоего, чтобы не возобладали мною; тогда я буду непорочень и чисть от великаго развращенія (Пс. XVIII, 13, 14); и самъ Апостолъ въ другомъ мъстъ говоритъ: ниспровергаем замыслы и всякое превозношение, возстающее противъ познанія Божія, и плъняемъ всякое помышление въ послушание Христу (II Кор. 10, 5).

#### Глава XLVII.

Если же кто, отваживаясь итти вопреки этихъ словъ, возразитъ, будто Апостолъ учитъ, что не въ помышленіи

<sup>1)</sup> Изреченіе поэта Симонида у Платона, въ Протаг. 339, В.

только мы дълаемъ зло, которое ненавидимъ и котораго не желаемъ, но въ самомъ дъйствіи и совершеніи его, потому что Апостолъ сказалъ: добра, котораю хочу, не дълаю, а зло, котораго не хочу, дълаю (Рим. 7, 19), въ такомъ случав, если говорящій это говорить правду, мы попросимъ его объяснить: что это за зло, которое Апостолъ ненавидълъ и не хотълъ дълать, однакоже дълалъ, и что это за добро, которое онъ котълъ дълать, и однакоже не дълалъ; но напротивъ сколько разъ хотълъ сдълать добро, столько разъ дълалъ не добро, котораго хотълъ, но зло, котораго не хотълъ? То ли, что онъ, не желая служить идоламъ, а служить Богу, не могъ служить Богу, чего хотълъ; а могъ служить идоламъ, чего не хотълъ? Или то, что желая быть цъломудреннымъ, не дълалъ этого, напротивъ предавался невоздержанію, которымъ гнушался? Кратко сказать: пьянство. распутство, гнѣвъ, неправду и другія дѣла порочныя, которыхъ не хотълъ, дълалъ; а правды и святости, которыхъ желалъ, не дълалъ? Однакоже онъ самъ, усильно побуждая всъхъ въ Церкви удаляться отъ беззаконій и стараясь развить въ насъ праведность безъ примъси гръха, внушаетъ, что блюдутся для погибели и гнъва не только тъ, которые дълаютъ непотребныя дъла и занимаются ими, но и тѣ, которые соизволяютъ имъ въ этомъ (Рим. I, 32). Такъ какъ всякій грѣхъ и намфреніе достигаетъ исполненія посредствомъ плоти, то, ясно научая насъ отвращаться всего этого и ненавидъть, онъ часто говоритъ въ посланіяхъ: не обманывайтесь: ни блудники, ни идолослужители, ни прелюбодьи, ни малакіи, ни мужеложники, ни воры, ни лихоимиы, ни пьяницы, ни злорьчивые, ни хищники, царства Божія не наслюдують (1 Кор. 6, 9-10). И, самое главное, убъждая насъ всячески совершенно удаляться и отвращаться граха, говоритъ: будъте подражателями мню, какъ я Христу (I Кор. 11, 1). Такимъ образомъ онъ сказалъ вышеприведенныя слова не въ томъ смыслѣ, будто онъ дѣлаетъ, чего не хотълъ, но въ томъ, что онъ только помышляетъ; иначе какъ бы онъ былъ строгимъ подражателемъ Христу? А теперь, когда животные помыслы часто нападають на насъ, наполняя насъ то тъми, то другими пожеланіями и неразумными похотями, "какъ мухъ неисчетныхъ рои густые" 1); то посему онъ сказалъ: не то дълаю, что хочу (Рим. 7, 15). Эти помыслы мы должны смело изгонять изъ души, никакъ не соглашаясь дълать то, что они внушаютъ. Ибо для того умъ нашъ и подвергается смущенію отъ многихъ помысловъ, чтобы мы, испытавъ всякія удовольствія и скорби, наслъдовали царство небесное, если не перемънимся къ худшему, но напротивъ всячески искушенные, какъ чистое золото огнемъ, не отступимъ отъ своей добродътели. Поэтому мужественно должны мы противостать помысламъ, какъ храбрые воины, которые, узнавъ, что, они осаждены врагами, нисколько не обращаютъ вниманія на стрѣлы и разныя ихъ копья, но бодро устремляются на нихъ для спасенія города и ни мало не ослабѣваютъ въ своемъ усердіи, доколь, обративь въ бъгство ихъ полчище, не изгонять ихъ изъ своихъ предъловъ. Видишь, какъ помыслы, по причинъ живущаго въ насъ гръха, отвиъ возстаютъ на насъ, подобно бъщенымъ псамъ, или свиръпымъ и дерзкимъ разбойникамъ, которыхъ всегда направляетъ противъ насъ жестокій властитель и князь неправды, и которые испытывають нась, имвемь ли мы силу противостать имъ и воспротивиться.

#### Глава XLVIII.

И такъ смотри, душа, чтобы тебѣ, поддавшись ему, не быть увлеченною въ его власть; тогда мы не въ состояніи будемъ дать за тебя выкупа. Ибо какой выкупъ дастъ человикъ за душу свою? (Матө. XVI, 26). Хорошо и отрадно было бы, если бы мы не имѣли противудѣйствующихъ намъ и сражающихся съ нами. Но такъ какъ это невозможно, и мы не можемъ достигнуть того, чего желаемъ (ибо мы желаемъ не имѣть увлекающихъ насъ въ страсти; — тогда безъ труда можно бы спастись; —но чего мы желаемъ, то не дѣлается, а бываетъ то, чего не желаемъ; потому что

<sup>1)</sup> Иліад. II, 469.

намъ нужно, какъ я сказалъ, испытаніе), поэтому не поддадимся, душа, не поддадимся лукавому, но облечемся во всеоружіе Божіе, насъ защищающее и приготовляющее къ подвигу, облечемся въ броню праведности и обуемъ ноги въ готовность благовъствовать мирь; а паче всего возьмемь щить въры, которым возможем учасить вст раскаленныя стрплы діавола; и шлемь спасенія возьмемъ, и мечь духовный, который есть слово Божіе, чтобы намъ можно было стать противъ козней діавольскихъ (Ефес. 6, 11 — 17), и низложить всякое превозношеніе, востающее противъ познанія Божія (II Кор. 10, 5); потому что наша брань не противъ крови и плоти (Еф. 6, 12). Это я говорю потому, что таковъ характеръ писаній Апостола. Ибо много можно сказать о каждомъ изречени въ этомъ посланіи, какъ правильно и строго оно выражено; но долго было бы такимъ образомъ разсматривать каждое изъ нихъ. Я имълъ теперь въ виду показать только характеръ и цъль его ръчи. Справедливо говоритъ онъ: потому что не то дълаю, что хочу, а что ненавижу, то дълаю; соглашаюсь съ закономь, что онь добрь; а потому уже не я дълаю то, но живущій во мню гръхг. Ибо знаю, что не живеть во мню, то есть, въ плоти моей, доброе (Рим. 7, 15-18). Впрочемъ вы помните, что мы выше поставили себъ предълы, а если я, при всей поспъшности, желая скоро все изъяснить, слишкомъ замедляю, и объемъ моей ръчи сталъ больше, чъмъ я ожидалъ, то надобно же постараться окончить ее; иначе мы никогда не достигнемъ конца въ предложенномъ разсужденіи.

### Глава XLIX.

И такъ мы говорили, если вы помните, что съ того времени, какъ человъкъ, прельстившись, нарушилъ заповъдь, гръхъ, получившій начало отъ этого преслушанія, вселился въ него. Такимъ образомъ сперва произошло возмущеніе, и мы исполнились пожеланій и помысловъ чуждыхъ, лишившись Духа (ἐμθυσήματος) Божія и исполнившись плотской похоти, которую вложилъ въ насъ хитръйшій змій, когда мы въ короткое время вышли изъ круга повельнія Божія.

Посему-то для истребленія граха Богъ изобраль для насъ смерть; иначе въ насъ безсмертныхъ онъ и самъ, какъ я сказалъ, былъ бы безсмертенъ. Такимъ образомъ словами: знаю, что не живеть во мнь, то есть, въ плоти моей, доброе. Апостолъ хочетъ показать, что вслъдствіе преступленія, посредствомъ пожеланія, вселился въ насъ грѣхъ, отъ котораго, какъ молодые отпрыски и побъги, всегда возникаютъ въ насъ стадострастные помыслы. Ибо есть въ насъ два рода помысловъ: одни возникаютъ отъ вкравшейся въ тѣло похоти, которая, какъ я сказалъ, произошла отъ вліянія плотскаго (ύλαια) духа; другіе происходять оть закона заповъди, который получили мы, какъ врожденный и естественный законъ, возбуждающій насъ къ добру и исправляющій наши мысли. Оттого по уму мы соуслаждаемся закону Божію (это внутренній человѣкъ), а по живущей во плоти похоти соуслаждаемся закону діавола; -- это тотъ законъ, который противувоюеть и противудъйствують закону Божію, т. е. стремленію ума къ добру, тотъ самый, который всегда производитъ въ насъ страстныя и плотскія влеченія къ беззаконію, совершенно увлекая къ сладострастію.

### Глава L.

Мнѣ кажется, что Павелъ очевидно предполагаетъ здѣсь три закона, изъ коихъ одинъ соотвѣтствуетъ врожденному въ насъ добру, который онъ ясно назвалъ закономъ ума; другой происходитъ отъ прираженія лукаваго и часто увлекаетъ душу въ страстныя представленія, который назвалъ онъ противовоюющимъ закону ума; третій, — который укоренился во плоти вслѣдствіе грѣха отъ похоти и который назвалъ онъ закономъ гръховнымъ, живущимъ въ членахъ (Рим. 7, 23). Утверждаясь на этомъ законъ и имъ управляя, пукавый часто вооружается противъ насъ, понуждая насъ къ неправдѣ и злымъ дѣламъ. Отвнѣ внушаемый лукавымъ законъ и чрезъ чувства, подобно асфальтовой лавѣ, изливающійся внутрь въ самую душу, онъ поддерживается закономъ, находящимся въ плоти вслѣдствіе похоти. Ка-

жется, что въ насъ самихъ есть одно начало лучшее, а другое—худшее. Когда лучшее по природъ будетъ сильнъе худшаго, тогда весь умъ устремляется къ добру: а когда худшее, усилившись, будетъ подавлять лучшее, что называется войною противъ вложеннаго въ насъ добра, тогда, напротивъ, человъкъ опять влечется къ разнаго рода мечтаніямъ и худымъ помысламъ.

### Глава LI.

Посему-то Апостолъ и желаетъ избавиться отъ этого, почитая это смертію и гибелью, какъ говоритъ и пророкъ: от тайных моих очисти меня (Пс. 18, 13). Это выражаютъ и слъдующія слова: ибо по внутреннему человоку нахожу удовольствіе въ законь Божіемь: но въ членахъ моихъ вижу иной законь, противоборствующій закону ума моего и дълающій меня плънником закона пръховнаго, находящагося въ членах моих. Бъдный я человьку! Кто избавить меня оть сего тыла смерти? (Рим. 7. 22-24). Не тъло онъ называетъ смертію, но законо приховный, который вслъдствіе преступленія кроется ва членаха нашихъ и, всегда обольшая душу, ведеть ее къ смерти гръховной, Посему разсуждая, отъ какой смерти желалъ онъ избавиться, и кто избавитъ его, тотчасъ присовокупляетъ: благодарю Бога Іисусомъ Христомъ (ст. 25). Должно, Аглаофонъ, обратить вниманіе на то, что, еслибы Апостолъ называлъ смертію это тело, какъ вы думаете, то онъ не упомянулъ бы о Христъ, какъ избавляющемъ его наконецъ отъ такого зла. Ибо что особеннаго или какое преимущество въ этомъ отношеніи получили мы отъ пришествія Христова? И почему вообще Апостолъ говоритъ, будто бы вслъдствіе пришествія Христова можетъ быть избавленъ Богомъ отъ смерти, когда всъмъ и прежде пришествія Христова въ міръ приходилось умирать? Ибо всф, разлучаясь съ тфлами при исходъ изъ этой жизни, избавлялись (отъ нихъ); даже одинаково вст луши и втрныхъ и невтрныхъ разлучались съ телами въ день смерти. Что же большаго старался получить Апостолъ сравнительно съ другими, проведшими жизнь въ невъріи?

Или, если онъ тъло считалъ смертію души, то для чего онъ желалъ избавиться отъ тъла, когда это и безъ его желанія, конечно, случилось бы съ нимъ, такъ какъ всемъ суждено умереть и душамъ ихъ разлучиться съ телами? И такъ не это тъло, Аглаофонъ, онъ называетъ смертію, но въ теле посредствомъ похоти поселившійся грехъ, отъ котораго Богъ избавилъ человъка пришествіемъ Христовымъ. Потому что законъ духа жизни во Христь Іисусь освободилъ насъ от закона гръха и смерти (Рим. 8, 2), чтобы Воскресившій Христа изъ мертвыхъ оживиль и наши смертныя тъла Духома своима, живущима ва наса (ст. 11), по осуждении гръха, находящагося въ тълъ, на истребленіе, дабы явилось въ прежней силъ требование закона естественнаго, согласно съ заповъдью влекущаго насъ къ добру, - требованіе, которое, по причинъ возобладанія гръха надъ плотію прежде пришествія Христова сдѣлавшись безсильнымъ, было подавляемо земными заботами. Ибо немощь добра, въ насъ естественнаго, ослабленнаго преобладаніемъ находящейся въ теле похоти, Богъ укрепилъ, пославо Сына Своего, воспріявшаго плоть подобную плоти пръховной (ибо что явилось, то было истиною, а не призракомъ), дабы по осужденіи грѣха на истребленіе, такъ чтобы онъ не приносилъ уже болье плодовъ во плоти, оправдание закона естественнаго исполнилось и пріумножилось послушаніемъ въ тахъ, которые ходять не по плотской похоти, но по желанію и наставленію духа (Рим. 8. 3, 4). Ибо законъ духа жизни, т. е. Евангеліе, будучи отличнымъ отъ вышесказанныхъ законовъ, посредствомъ проповъди предложенный къ повиновенію и для прощенія гръховъ, освободиль насъ от закона грпха и смерти (ст. 2), совершенно побъдивъ гръхъ, царствующій во плоти. — И такъ, Өесөилъ, что они возражаютъ и что изъ словъ Апостола неправильно толкуютъ, я разъяснилъ и изложилъ. Теперь обращусь къ другому, если найдемъ себъ помощника въ изложеніи рѣчи; ибо послѣдующее запутанно и не совсѣмъ удобно для опроверженія; посему я не столь охотно приступаю къ этому, видя, какъ длинны и трудны будутъ ихъ доказательства, если только какое-нибудь дуновеніе мудрости, вдругъ повъявшее съ неба, не приведетъ насъ, какъ бы плывущихъ среди моря, къ необуреваемой пристани и къ върнъйшимъ доказательствамъ.

### О Воскресеніи.

(Продолженіе) 1).

1. Растенія, — говоритъ Менодій, — питаются или возрастаютъ не отъ земли. Ибо, - говоритъ онъ, - кто-нибудь можетъ спросить, какимъ образомъ земля, измѣняясь, можетъ входить въ составъ деревъ? Если бы находящаяся подъ ними земля постоянно поднималась посредствомъ корней въ цълый составъ дерева, тогда то мъсто, на которомъ выросло дерево, должно было бы опустъть. Слъдовательно неосновательно такое разсуждение ихъ (т. е. Оригенистовъ) о превращеніи въ тѣлахъ. Какъ можетъ земля. входя чрезъ корни въ стволы растеній и посредствомъ проходовъ раздробляясь по всемъ ветвямъ ихъ, изменяться въ листы и плоды? Есть весьма высокія деревья, кедръ, сосны, ели и другія, производящія ежегодно много листьевъ и плодовъ; очевидно, что они ничего изъ находящейся подъ ними земли не втягиваютъ въ составъ своего вещества. Ибо, если бы дъйствительно земля, поднимаясь посредствомъ корней, обращалась въ дерево, то все мъсто около нихъ должно было бы опустъть; потому что сухое вещество не можетъ, подобно влажному, постоянно притекать на мѣсто убывающаго. Между тѣмъ смоковница и другія подобныя растенія, какъ извъстно, часто вырастають на зданіяхъ памятниковъ, совершенно ничего не втягивая въ себя изъ зданія. И если бы кто захотълъ вычислить плоды и листья ихъ въ продолжение многихъ латъ, то увидалъ бы, что въсъ ихъ въ нъсколько разъ больше земли, находящейся на памятникахъ. Посему весьма нелъпо думать,

<sup>1)</sup> Слѣдующіе 23 отрывка изъ сочиненія о воскресеніи сохранились у Патріарха Фотія, Віві. Соб. 234, Св. Іоанна Дамаскина, Parallel. и Orat. II de imagin., Леонтія Византійскаго, Rer. Sac. Lib. 11 и нѣкоторыхъ другихъ. Они расположены въ порядкѣ, принятомъ въ указанномъ изданіи Яна. Стр. 91—99.

будто втягиваемая земля превращается въ произрастающіе плоды и листья, хотя все происходитъ чрезъ нее, пользуясь ею, какъ мѣстомъ и сѣдалищемъ. Такъ и хлѣбъ не производится безъ жернова, и мѣста, и времени, и огня; однако ничто изъ этого не есть или не сдѣлается хлѣбомъ. Подобнымъ образомъ бываетъ и съ другими безчисленными вещами.

II. Изреченіе: ибо мы знаемь, что когда земной нашь домь хижины разрушится 1) и пр. (2 Кор. 5, 1), Оригенисты приволять въ опровержение воскресения тълъ, называя тъло хижиною, а упоминаемыя ими духовныя одъянія — нерукотвореннымъ домомъ на небесахъ. Но, — говоритъ святый Меводій, - подъ земнымъ домомъ, въ переносномъ смыслѣ, надобно разумъть здъшнюю, кратковременную жизнь, а не эту хижину. Ибо, если вы думаете, что Апостолъ называетъ тъло разрушающимся земнымъ домомъ, то скажите, что такое хижина, домъ которой разрушается? Ибо иное - хижина, иное - домъ хижины, и иное - мы, которымъ принадлежитъ хижина. Ибо, говоритъ онъ, когда земной наше доме хижины разрушится, т. е. называя души наши — нами, хижиной — тъло, а домомъ хижины — пользование плотію въ настоящей жизни, въ переносномъ смыслъ. Итакъ, когда настоящая жизнь тълесная разрушится, подобно дому, то мы будемъ имъть домъ нерукотворенный на небесахъ; нерукотворенный, говорить онъ, въ противоположность настоящей жизни, называемой рукотворенною, потому что всъ удобства и занятія жизни совершаются руками человъческими. Тъло, какъ произведение Божие, не называется рукотвореннымъ, потому что оно устроено не искусствомъ человъческимъ. Если бы стали называть его рукотвореннымъ потому, что оно создано Богомъ, то были бы рукотворенными и души, и Ангелы, и духовныя одъянія на небесахъ; ибо и они произведенія Божіи. И такъ, что же такое нерукотворенный помъ? Это-самая жизнь кратковременная, какъ я сказалъ, которая устрояется руками человъческими; ибо сказано: въ поть лица твоего будешь псть хльбь твой (Быт. 3, 19); — и по

<sup>1)</sup> Въ греческомъ подлинникъ читается: домъ хижины.

разрушеніи которой мы имъемъ будущую, нерукотворенную жизнь, какъ и Господь объяснилъ, сказавъ: пріобритайте себъ друзей богатствоми неправедными, чтобы они, когда обнишаете, приняли вась въ въчныя обители (Лук. 16, 9). Что Господь назвалъ здъсь обителями, то тамъ Апостолъ-одъяніями: что здівсь (Господь назваль) друзьями от неправды, то тамъ Апостолъ — разрушающимися домами. Какъ, по прекращеніи дней настоящей нашей жизни, души наши будутъ приняты въ прекрасныя зданія благотворительности, которыя мы пріобрѣли среди житейской неправды, потому что мірь во злъ лежить (1 Іоан. 5, 19), такъ, по разрушеніи кратковременной жизни, мы, души, будемъ имъть, прежде воскресенія, обитель у Бога, пока не получимъ себъ невозобновляемаго и неразрушимаго дома. От того мы и вздыхаемь, желая не сбросить твло, но въ немъ облечься въ другую жизнь (2 Кор. 5, 2). Ибо жилише небесное, въ которое мы желаем облечься (2 Кор. 5, 2. 4), есть безсмертіе, въ которое когда мы облечемся, то все въ насъ слабое и смертное уничтожится, бывъ поглощено въчною жизнію.

III. Ибо мы ходими върою, а не видпнієми (2 Кор. 5, 7), т. е. мы еще руководимся вѣрою, прозрѣвая тамошніе предметы весьма смутно, а не такъ ясно, чтобы созерцать ихъ и наслаждаться ими и быть въ нихъ.

IV. Но то скажу вамъ, братія, что плоть и кровь не моизть наслюдовать царствія Божія, и тлюніе не наслюдуеть нетлюнія (1 Корине. 15, 50). Плотію онъ называетъ не самую плоть, но безумное стремленіе души къ постыднымъ удовольствіямъ. Сказавъ, что плоть и кровь не могуть наслюдовать царствія Божія, онъ прибавилъ: и тлюніе не наслюдуеть нетлюнія. Тлѣніе же не есть самое растлѣваемое, а растлѣвающее. Когда получаетъ господство смерть, то тѣло склоняется къ тлѣнію, а когда опять водворяется въ немъ жизнь, то оно становится неразрушимымъ. Такъ какъ плоть, находясь между нетлѣніемъ и тлѣніемъ и не будучи сама ни тлѣніемъ, ни нетлѣніемъ, подпала подъ власть тлѣнія по сладострастію, то, котя она была твореніемъ и стяжаніемъ нетлѣнія, потому и сама подверглась тлѣнію. Но, послѣ

того, какъ она подпала тлѣнію и предана смерти для наказанія, Богъ не оставиль ея тлѣнію, какъ бы наслѣдіе его послъ побъды, но опять побъдивъ смерть воскресеніемъ, возвратилъ ее нетлънію, чтобы не тлъніе обладало нетлъніемъ, но нетлѣніе тлѣннымъ. Посему и прибавляетъ Апостопъ: ибо тлънному сему надлежить облечься въ нетлъніе, и смертному сему облечься въ безсмертіе (1 Кор. 15, 53). Тлѣнное же и смертное, облекаемое въ нетлѣніе и безсмертіе, что другое можетъ быть кромъ того, что спется въ тапніи и востает въ нетлини (ибо душа не есть тлънная и смертная, а это тъло подлежитъ смерти и тлънію), чтобы, какъ мы носили образь перстнаго, стали носить и образь небеснаго? (1 Кор. 15, 49). Ибо образъ перстнаго, который мы носили, заключается въ словахъ: прахъ ты и въ прахъ возвратишься (Быт. 3, 19); а образъ небеснаго есть воскресеніе изъ мертвыхъ и нетленіе, дабы, какъ Христось воскресь изъ мертвыхъ славою Отиа, такъ и намъ ходить въ обновленной жизни (Римл. 6, 4). Если же кто вздумаетъ назвать перстнымъ образомъ самую плоть, а небеснымъ образомъ другое духовное тъло кромъ плоти, тотъ пусть напередъ подумаетъ, что Христосъ, небесный человъкъ, явившись, носилъ члены того же вида, одинаковый образъ и одинаковую плоть съ нашею, по которой Онъ и сталъ человъкомъ, не бывъ человъкомъ, дабы, какъ во Адамп всп умирають, такъ во Христъ всп ожили (1 Кор. 15, 22). Если бы Онъ принялъ плоть не для освобожденія и воскресенія плоти, то для чего Онъ напрасно и носилъ плоть, которой не намъревался ни спасти, ни воскресить? Но Сынъ Божій не дівлаетъ ничего напрасно. Слѣдовательно не безъ пользы Онъ принялъ образъ раба, но для воскресенія и спасенія. Ибо Онъ истинно сталъ человъкомъ и умеръ, а не призрачно, чтобы истинно явиться первениемъ изъ мертвыхъ (Апок. 1, 5), измѣнивъ перстнаго въ небеснаго и смертнаго въ безсмертнаго. Іустинъ Неаполитъ 1), мужъ не далеко отстоящій отъ Апостоловъ и по

<sup>1)</sup> Св. Іустинъ философъ и мученикъ, происходившій родомъ изъ Неаполя, города Сиріи Палестинской (+166 г. по Р. Х.). Слова его приводятся здѣсь изъ сочиненія, не дошедшаго до насъ. Мідпе, ук. изд. р. 313.

времени и по добродѣтели, говоритъ, что наслѣдуется смертное, а наслѣдуетъ жизнь, и умираетъ плоть, а живетъ царство небесное. Такъ, когда Павелъ говоритъ: плоть и кровь не могутъ наслъдовать царствія Божія (1 Корине. 15, 50), то онъ объявляетъ это,— говоритъ онъ,— не съ тѣмъ, чтобы отвергнуть паки — бытіе плоти, но научить, что не царство Божіе, которое есть вѣчная жизнь, наслѣдуется тѣломъ, но тѣло — жизнію. Ибо если бы царство Божіе, которое есть жизнь, наслѣдовалось тѣломъ, то оказалосьбы, что жизнь поглощается тлѣніемъ. Между тѣмъ жизнь наслѣдуетъ смертное, дабы смерть была побѣдоносно поглощена жизнію и тлѣнное явилось достояніемъ нетлѣнія, освободившись отъ смерти и грѣха и сдѣлавшись рабомъ и подвластнымъ безсмертію, такъ чтобы тѣло было достояніемъ нетлѣнія, а не нетлѣніе достояніемъ тѣла.

V. Объ изреченіи: и мертвые во Христь воскреснуть прежде, потому мы оставшіеся въ живыхъ (Сол. 4, 16), святый Меводій говоритъ: эти (мертвые)—самыя тѣла; а мы оставшіеся въ живыхъ— это души, получающія воздвигнутыхъ изъ земли мертвецовъ (т. е. тѣла), чтобы намъ, восхищеннымъ вмѣстѣ съ ними въ срѣтеніе Господу, торжественно праздновать предъ Нимъ свѣтлый праздникъ воскресенія, потому что мы получимъ вѣчныя обители, не имѣющія умереть или разрушиться.

VI. Если изъ такой капли малой и совершенно незначительной ни по влажности, ни по содержанію и плотности, какъ бы изъ ничего, происходитъ человѣкъ, то не удобнѣели изъ человѣка, уже существовавшаго, человѣкъ можетъ опять сдѣлаться человѣкомъ? Ибо не такъ трудно снова устроить уже существовавшее и потомъ разрушившееся, какъ создать изъ ничего еще не существовавшее. Если бы мы показали плодотворное сѣмя отдѣляемое отъ мужа само по себѣ, и представили тѣло умершаго само по себѣ, то изъ котораго изъ этихъ предметовъ, открыто лежащихъ предъ нами, по мнѣнію наблюдателей, можетъ произойти человѣкъ? Изъ той ли капли совершенно ничтожной, или изъ того, что уже имѣетъ видъ и величину и лице? Если

та совершенная ничтожность только при изволеніи Божіемъ дълается потомъ человъкомъ, то тъмъ болъе уже существующее и вполнъ образовавшееся при изволеніи Божіемъ можетъ опять слъдаться человъкомъ. Такъ и богословствующій Моисей чего хотълъ, когда установлялъ таинственный праздникъ кущей (какъ сказано) въ книгъ Левитъ? (Лев. 23, 39). Ужели того, чтобы мы праздновали Богу такъ, какъ толкуютъ Іудеи, грубо понимающіе Писаніе, какъ будто Богъ благоугождается этими кущами изъ плодовъ и вътвей и листьевъ, которые быстро засыхаютъ, лишаясь зелени? Нельзя этого сказать 1). Для чего же, скажите, установлено было построеніе кущей? Оно установлено въ знакъ этой истинной нашей кущи, подпавшей тлѣнію чрезъ преступленіе и разрушенной грѣхомъ, которую Богъ объщалъ, снова составивши, воскресить неразрушимою, чтобы мы праздновали Ему по истинъ великій и преславный праздникъ кущей въ воскресеніи, когда наши (тълесныя) хижины, составившись и украсившись безсмертіемъ и стройностію, возстанутъ изъ земли нетлѣнными, когда сухія кости, по неложному пророчеству (Іезек. 37, 4), бывъ приведены въ стройный составъ свой, услышатъ животворящаго Создателя и верховнаго художника, Бога, опять обновляющаго и скръпляющаго плоть уже не тъми узами, какими они скръплялись прежде, но совершенно нетлънными и уже неразрушимыми. Я видълъ на Олимпъ (этогора въ Ликіи) огонь, который самъ собою снизу изъ земли восходилъ до вершины горы, а подлѣ этого огня стоявшее растеніе агносъ — столь цвътущее и зеленое и тънистое, какъ будто оно постоянно росло при водъ. Почему же это растеніе, если оно принадлежитъ по существу своему къ тлѣннымъ и истребляемымъ огнемъ тѣламъ, — а сгараемымъ по существу своему тъламъ невозможно оставаться несгараемыми. — не только не сгараетъ, но и дълается еще болъе цвътущимъ и зеленъющимъ, тогда какъ оно по существу своему сгараемо, и притомъ у самыхъ корней его воспла-

<sup>1)</sup> См. Пиръ десяти дѣвъ. Рѣчь ІХ. Стр. 112.

меняется огонь? Я бросалъ древесныя вътви изъ окружающаго лъса на то мъсто, откуда выходитъ огонь, и онъ, объятыя пламенемъ, тотчасъ обращались въ пепелъ 1). Скажите же, почему это растеніе, которое не можетъ переносить даже солнечнаго зноя, но высыхаетъ, если не будетъ поливаемо и орошаемо, среди такого жаркаго пламени не истребляется, но живетъ и процвътаетъ? Что значитъ это диво? Богъ поставилъ это знаменіемъ и предначинаніемъ будущаго дня, чтобы мы яснъе познали, что, когда все будетъ объято низшедшимъ (съ неба) огнемъ, тъла, украшенныя дъвствомъ и праведностію, будутъ проведены Имъ чрезъ огонь, какъ бы чрезъ прохладную воду, не потерпъвъ никакого вреда. По истинъ, многомилостивый и щедродательный Господи, тварь, служа Тебъ, Творцу, устремляется къ наказанію нечестивых, и утихаеть для благодьянія върующимь въ Тебя (Прем. 16, 24); по волъ Твоей огонь доставляетъ прохладу, не причиняя никакого вреда тъмъ, которымъ Ты самъ опредъляещь спастись, и напротивъ вода жжетъ сильнъе огня: и ничто не противится Твоей непобъдимой силъ и Твоему могуществу. Ты сотворилъ все изъ ничего; посему Ты все, какъ Свое, измѣняешь и преобразуешь, какъ единый Богъ, по волѣ Своей.

VII. Посему Апостолъ, предоставляя насажденіе и поливаніе искусству, землѣ и водѣ, одному Богу усвояетъ возращеніе, когда говоритъ: насаждающій и поливающій есть ничто, а все Бог возращающій (1 Кор. 3, 7). Ибо онъ зналъ, что раждающая все, первородная Премудрость Божія и Художница всего, производитъ все въ мірѣ. Древніе мужи называли ее природою и промышленіемъ, потому что она производитъ и возращаетъ все, постоянно промышляя и оказывая попеченіе; ибо Отець мой (сказалъ Господь), донынь дълаетъ, и Я дълаю (Іоан. 5, 17). По этому и Соломонъ назвалъ ее художницею всего (Прем. 7, 219), такъ какъ Богъ

<sup>1)</sup> О деревахъ и кустарникахъ близъ воспламеняющейся сърной жилы на Ликійской горъ Олимпъ, растущихъ и въ настоящее время, свидътельствуютъ естествоиспытатели и путешественники. См. Iahn. Method. Ор. р. 114 и 128. Объ агносъ см. въ Пиръ Дъвъ, стр. 28, 112 и 118.

не имъетъ недостатка ни въ чемъ, но можетъ обильно и творить, и созидать, и разнообразить, и возращать.

VIII. Богъ творящій все и о всемъ пекущійся и промышляющій, взявъ перстъ отъ земли, образовалъ нашего внъшняго человъка.

IX. Смотри,—говоритъ Св. Меводій, —блаженный Іоаннъ, говоря: отдало море мертвыхъ, бывшихъ въ немъ, и смерть и адъ отдали мертвыхъ, которые были въ нихъ (Апок. 20, 13), не указываетъ ли на возвращеніе частицъ (умершихъ людей) стихіями, для возстановленія каждаго изъ нихъ? Подъ моремъ разумѣется влажная стихія, подъ адомъ—воздухъ, по причинѣ его невидимости (άειδὲς), по причинѣ незримости, какъ сказано и Оригеномъ; а подъ смертію—земля, потому что умирающій полагается въ ней. Посему и въ Псалмахъ она названа перстію смертною, когда Христосъ сказалъ, что Онъ низведенъ въ персть смертную (Псал. 21, 16).

Х. Всякій составъ, говорится (у св. Меоодія), состоящій изъ чистаго воздуха и чистаго огня и имѣющій однородность съ ангельскими существами, не можетъ имѣть свойствъ земли и воды; иначе онъ самъ будетъ землянымъ. Такимъ и изъ такихъ (элементовъ состоящимъ) представлялъ Оригенъ имѣющее воскреснуть тѣло человѣческое, которое и назвалъ духовнымъ.

ХІ. Каковъ же, —говоритъ онъ, —будетъ видъ воскресшаго, если этотъ человъческій образъ, какъ негодный, по мнѣнію его (Оригена) исчезаетъ, видъ пріятнѣйшій изъ всѣхъ видовъ, какіе свойственны живымъ существамъ, котораго образъ принимаетъ и Божество, какъ изъяснилъ и премудрый Павелъ: мужъ не долженъ покрывать голову, потому что онъ есть образъ и слава Божія (1 Кор. 11, 7), въ который облекались и духовныя существа ангельскія? Неужели кругообразный, или многоугольный, или кубическій, или пирамидальный? Весьма много различныхъ видовъ; но это не возможно. Что же это за опредъленіе, чтобы богоподобный видъ, какъ нѣчто неблагообразное (ибо и онъ самъ признаетъ душу по виду подобною тѣлу), отвергалось, а безногій и безрукій воскресалъ?

XII. Измѣненіе вида, — говоритъ онъ, — есть возвращеніе въ безстрастное и славное состояніе. Нынѣ есть тыло желанія и уничиженія (Фил. 3, 21); посему и Даніилъ названъмужемъ желаній (Дан. 9, 23); а тогда оно преобразится вътѣло безстрастное, не чрезъ перемѣну устройства членовъ, но чрезъ освобожденіе отъ желанія вещественныхъ удовольствій.

XIII. Обличая Оригена (Св. Меоодій), говоритъ: итакъ Оригенъ полагаетъ, что таже плоть не возстанетъ (для соединенія) съ душею, но какой образъ былъ у каждаго по виду, отличающій и нынѣ плоть, такой и воскреснетъ, отпечатлъвшись въ другомъ духовномъ тълъ, чтобы каждый опять казался такимъ же по виду; въ этомъ и состоитъ объщанное воскресеніе. Такъ какъ, - говоритъ онъ, - вещественное тъло измънчиво и никогда не пребываетъ самимъ собою, но убываетъ и прибываетъ соотвътственно съ видомъ, характеризующимъ образъ, отъ котораго и составляется обликъ (человъка), то необходимо слъдуетъ, что воскресеніе будетъ состоять только (въ воскресеніи) одного вида. - Потомъ спустя немного говоритъ: итакъ, Оригенъ, ты утверждаешь, что ожидается воскресеніе только вида, имъющаго отпечатлъться въ духовномъ тълъ, и очевиднъйшимъ доказательствомъ этого представляещь намъ явленіе Иліи и Моисея; какъ они, — говоришь ты, — явились послъ смерти, сохранивъ не иной, а тотъ же видъ, какой имъли прежде, въ такомъ же видъ будетъ воскресеніе и всъхъ. Но Моисей и Илія, по словамъ твоимъ, еще прежде страданія и воскресенія Христова, воскресли и явились въ этомъ видъ. Какъ же Христосъ именуется Пророками и Апостолами первенцемь изъ мертоыхъ? (Апок. 1, 5). Если Христосъ исповъдуется первенцемъ изъ мертвыхъ, - а первенецъ изъ мертвыхъ есть тотъ, кто воскресъ прежде всъхъ,-Моисей же еще прежде страданія Христова явился Апостоламъ въ этомъ видѣ, въ какомъ, по словамъ твоимъ, совершится воскресеніе, то слідуеть, что видь не воскресаеть безъ плоти. Итакъ: или есть воскресеніе одного вида, какъ ты учишь, и въ такомъ случав Христосъ не можетъ быть

Первенцемъ изъ мертвыхъ, потому что еще прежде Него являлись въ этомъ же видъ души умершихъ; или Онъ есть Первенецъ, какъ и дъйствительно есть, и совершенно невозможно, чтобы кто-нибудь прежде Него удостоился воскресенія, такъ чтобы опять не умирать. Если же прежде Него никто не воскресалъ, и Моисей и Илія являлись Апостоламъ, имъя не плоть, а только видъ, то становится яснымъ воскресеніе плоти. Подлинно, весьма нелѣпо ограничивать воскресеніе однимъ видомъ, тогда какъ души и послѣ исхода изъ талъ оказываются не слагающими того вида, который, по твоимъ словамъ, воскреснетъ. Если же этотъ видъ неразлучно соединенъ съ ними, какъ и съ душами Моисея и Иліи, и, по твоимъ словамъ, не истлѣваетъ и не погибаетъ. а всегда пребываетъ съ ними, то слѣдуетъ, что не воскреснетъ видъ, который никогда не отпадалъ. — Если же кто, не удовлетворяясь этимъ, возразитъ: какъ же, если никто не воскресалъ прежде сошествія Христа во адъ, о нѣкоторыхъ повъствуется, что они воскресли прежде Него, напр. сынъ вдовы Сарептской (3 Цар. 14, 22), сынъ Сонамитянки (4 Цар. 4, 35) и Лазарь? (Іоан. 11, 44)—то нужно сказать: они воскресали съ тъмъ, чтобы опять умереть, а мы разсуждаемъ о тъхъ, которые послъ воскресенія уже никогда не умрутъ. Если же онъ еще выскажетъ сомнъніе касательно души Иліи, о которомъ Писанія говорятъ, что онъ былъ вознесенъ во плоти, а мы говоримъ, что онъ явился Апостоламъ безъ плоти; то нужно сказать, что допускать явленіе его Апостоламъ во плоти — значитъ — говорить въ нашу пользу. Ибо этимъ доказывается, что наше тъло способно къ нетлѣнію, какъ это видно и на взятомъ (на небо) Энохъ (Быт. 5, 24). Если бы оно не было способно къ нетлѣнію, то онъ не могъ бы оставаться столь долгое время въ неповрежденномъ состояніи. Такимъ образомъ, если онъ явился съ тъломъ, то, хотя бы онъ былъ умершимъ, онъ однако не былъ еще воскресшимъ изъ мертвыхъ. Это мы говоримъ, чтобы сдълать уступку Оригену, который утверждаетъ, будто самый видъ, отдъляемый отъ тъла послъ смерти, дается душь, что всего невозможные, такъ какъ видъ при измѣненіяхъ разрушается прежде плоти, подобно тому, какъ видъ расплавливаемой статуи — прежде разрушенія цілаго ея состава. Качество не можетъ отділяться отъ вещества такъ, чтобы существовать самому по себъ; и отъ расплавливаемой статуи бывшій въ міди видъ отдівляется исчезая, но не получая существованія самъ по себъ. Такъ какъ говорятъ, что при смерти видъ отдъляется отъ плоти, то разсмотримъ, сколько считается способовъ отдъленія отдъляющагося. Говорятъ, что одно отдъляется отъ другаго или дъйствіемъ и существомъ, или мыслію, или дъйствіемъ безъ существа. Такъ, если бы кто сталъ отдълять другъ отъ друга смѣшанныя между собою пшеницу и ячмень, то отдъленіе посредствомъ движенія называется дъйствіемъ, а поколику отдъленныя существуютъ сами по себъ, то они называются отдъленными по существу. Мысленно же отдъленіе бываетъ тогда, когда мы отдъляемъ вещество отъ качествъ и качества отъ вещества; а (отдъленіе) дъйствіемъ безъ существа бываетъ тогда, когда отдъленное одно отъ другаго болъе не существуетъ, не имъя бытія само по себъ. Это всякій можетъ видъть и въ ремесленныхъ произведеніяхъ, взглянувъ на статую, или мѣднаго коня. Обративъ на это вниманіе, онъ увидитъ, какъ измъняется естественный видъ и дается другой видъ, отъ котораго исчезаетъ природный видъ. И если кто станетъ сплавливать произведенія, имфющія видъ человфка или коня, то найдетъ, что видъ изображенія исчезаетъ, а самое вещество остается. Итакъ неосновательно говорить, будто видъ воскресаетъ, нисколько не повредившись, а тъло, въ которомъ этотъ видъ напечатленъ, истлъваетъ. — Но, "это такъ, говоритъ онъ, — потому что видъ измѣнится въ духовное тъло". Слъдовательно необходимо допустить, что собственно самый первоначальный видъ не воскресаетъ, такъ какъ онъ измѣняется, истлѣвая вмѣстѣ съ плотію; ибо если онъ преобразится въ духовное тъло, то это будетъ собственно не онъ самъ, первоначально бывшій видъ, но нъкоторое подобіе его, преобразовавшееся въ тонкое тъло; если же такъ, то ни видъ тотъ же самый, ни тъло не воскресаетъ, а нъчто другое вмъсто прежняго. Ибо подобіе, будучи инымъ въ сравненіи съ подобнымъ себъ, не можетъ быть тъмъ самымъ первымъ, чего оно есть подобіе.

XIV. Видъ, говорится (у св. Мееодія), есть то, что показываетъ тождество членовъ въ характерѣ облика каждаго (лица).

XV. Оригенъ объяснялъ въ аллегорическомъ смыслъ сказанное пророкомъ Іезекіилемъ о воскресеніи мертвыхъ, и съ натяжкою прилагалъ это къ возвращенію плѣненныхъ въ Вавилонъ Израильтянъ, а святый (Менодій) въ опроверженіе его, послѣ многаго другаго, говоритъ и слѣдующее: нътъ, они не возвратили полной свободы и не совершенно преодольвъ враговъ поселились въ Герусалимь; но, пытаясь строить храмъ, часто встръчали препятствія отъ иноплеменниковъ. Посему они едва въ 46 лътъ могли построить его, тогда какъ Соломонъ съ основанія выстроилъ его въ седмь лътъ. И что еще нужно сказать? Начиная отъ Навуходоносора и послѣдующихъ за нимъ царей, до похода Персовъ противъ Ассиріянъ и до царствованія Александра, и до войны Римлянъ съ Іудеями, непріятели шесть разъ разрушали Іерусалимъ. Объ этомъ повъствуетъ Іосифъ (Флавій) такъ: "Іерусалимъ былъ взятъ во второй годъ царствованія Веспасіана; и прежде пять разъ онъ былъ завоевываемъ, а въ это время еще разъ подвергался опустошенію; ибо Асохей, царь Египетскій, за нимъ Антіохъ, потомъ Помпей, а послѣ нихъ Сосій вмѣстѣ съ Иродомъ, взявши городъ, сожгли его; а прежде нихъ царь Вавилонскій, овладъвъ, опустошилъ его" 1).

XVI. Оригенъ говоритъ слѣдующее: о Лазарѣ и богатомъ можетъ возбуждаться сомнѣніе; люди простѣйшіе думаютъ, что здѣсь сказано, будто они оба вмѣстѣ съ тѣлами получаютъ достойное по дѣламъ своей жизни; а болѣе точные думаютъ, что это событіе совершается не при воскресеніи, такъ какъ послѣ воскресенія никто не останется въ этой жизни; между тѣмъ богатый говоритъ: y меня nять

¹) Ioc. Флав. De bello jud. Lib. IV, с. 10.

братьевь; чтобы и они не пришли въ сіе мъсто мученія, пошли Лазаря возвъстить имъ о здъшнемъ (Лук. 16, 27, 28). Если обратить вниманіе на языкъ, перстъ, лоно Авраамово и возлежаніе на немъ, то можно допускать, что душа тотчасъ при отдъленіи принимаетъ видъ, подобный грубому и земному тълу. Посему, когда повъствуется о явленіи когонибудь изъ умершихъ, то онъ является въ видъ подобномъ тому, какой онъ имълъ во плоти. Далъе и Самуилъ, явившись и очевидно бывъ видимымъ, представляется какъ облеченный тъломъ, -- хотя доказательства на то, что существо души безтълесно, заставляютъ насъ признать и ее (душу Самуила) такою же. Наказываемый богачъ и покоющійся на лонъ Авраамовомъ бъдный, о которомъ повъствуется, что еще до втораго пришествія Спасителя и кончины въка, и слъдовательно, прежде воскресенія, одинъ мучится во адъ, а другой покоится на лонъ Авраама, научаютъ насъ, что и теперь душа при отдъленіи получаетъ нѣкоторое тѣло. На это святый (Меводій) говоритъ слѣдующее: допуская, что душа по отшествіи отсюда имъетъ другой обликъ, подобный чувственному виду (Оригенъ), согласно съ Платономъ не подводитъ ли ее подъ нѣчто безтѣлесное? Ибо говорить, что она по переселеніи изъ міра нуждается въ съдалищъ и одъяніи, такъ что не можетъ оставаться нагою, не значить ли это, что она сама по себъ безтълесна? А будучи безтълесною, не будетъ ли она и свободною отъ страстей? Изъ того, что она безтълесна, слѣдуетъ, что она и безстрастна и невозмутима. А еслибы она совершенно не могла увлекаться неразумнымъ пожеланіемъ, то она и не сообщалась бы съ прискорбнымъ и страждущимъ тъломъ. Ибо безтълесное никогда не можетъ сочувствовать тълу и тъло безтълесному, чтобы луша, согласно сказанному, оставалась безтълесною. Если же она состраждеть тѣлу, какъ доказывають и свидътельства являвшихся (умершихъ), то она не можетъ быть (совершенно) безтълесною. Подлинно, одинъ только Богъ почитается не сотвореннымъ, ни въ чемъ ненуждающимся и неутомляющимся существомъ; Онъ безтълесенъ; потому и невидимъ;

ибо Бога не видаль никто (Ioaн. 1, 18). А души, будучи дуковными тълами, устроены Создателемъ и Творцемъ всего съ членами, созерцаемыми умомъ, получивъ такой отпечатокъ. Посему и въ адъ, какъ повъствуется о Лазаръ и богачъ, онъ имъютъ и языкъ, и перстъ, и прочіе члены, не такъ, чтобы имъ присуще было другое безвидное тъло, но потому, что сами души, совершенно обнаженныя отъ всякаго одъянія, отъ природы таковы по существу своему.

XVII. Такъ какъ ясно, что души безстрастны и послѣ отшествія отъ сей жизни не получають опять другихъ тѣлъ, въ которыхъ онѣ явились бы предъ воскресеніемъ, то здѣсь слѣдовало бы показать разногласіе и противорѣчіе его (Оригена) самому себѣ.

XVIII. Самъ онъ (Оригенъ) признаетъ это, когда говоритъ: "если когда-либо кто-нибудь изъ умершихъ являлся, какъ говорятъ, то являлся подобнымъ тому виду (въ какомъ онъ былъ), когда имълъ плотъ". Какъ же намъ не сказать, что ты, Оригенъ, оказываешься говорящимъ тоже самое? Ибо, если и сама душа послъ отшествія отъ міра имъетъ видъ, подобный плоти, отпечатлъваясь въ тъхъ же членахъ, такъ что имъетъ и языкъ и перстъ и прочее то почему же, если душа принимаетъ этотъ видъ главнаго и перваго (тъла своего), не отпечатлъется въ одинъ и тотъ же видъ съ нею и имъющее быть для ней тъло?

XIX. Въ концъ святый (Меоодій) говоритъ: изреченіе: для того Христост умерт, чтобы владычествовать и надъ мертвыми и надъ живыми (Римп. 14, 9), нужно разумъть о душахъ и тъпахъ: подъ живыми разумъются души, такъ какъ онъ безсмертны, а подъ мертвыми — тъпа.

XX. Если тъло человъка выше всъхъ животныхъ, потому что оно образовано руками Божіими, какъ говорится (въ Писаніи), такъ какъ оно есть достойное чести съдалище разумной души, то почему оно кратковременно, между тъмъ какъ тъло нъкоторыхъ неразумныхъ долговременнъе его? Не ясно ли, что его долговременное существованіе будетъ послъ воскресенія?

XXI. Великую тайну заключаетъ въ себъ также исторія

(Пророка) Іоны. Подъ китомъ кажется разумъется время, какъ никогда не останавливающееся, но всегда текущее и поглащающее раждающіяся существа въ болье или менье продолжительные промежутки времени. Іона, убъгающій отъ лица Божія, есть самъ первый человъкъ, который, преступивъ заповъдь и чрезъ гръхъ лишившись дерзновенія предъ Богомъ, убѣжалъ, чтобы не явиться обнаженнымъ отъ безсмертія. Корабль же, на который вступивъ онъ былъ обуреваемъ, есть кратковременная и тяжкая жизнь настоящаго времени, такъ какъ мы измѣнились и перенеслись изъ той блаженной и безопасной жизни въ эту многобурную и непостоянную жизнь, какъ съ земли на корабль. Ибо корабль по отношенію къ землѣ тоже, что настоящая жизнь по отношенію къ жизни безсмертной. Буря и востающія волны суть здішнія наши искушенія, которыя въ этомъ мірѣ, какъ въ бурномъ морѣ, не позволяють намъ совершать прямое теченіе жизни въ тишинь и безмятежности отъ золъ. А сверженіе Іоны съ корабля въ море означаетъ ниспаденіе отъ жизни въ смерть первозданнаго, услышавшаго за то, что онъ согрѣшивши уклонился отъ правды, следующій приговорь: прахт ты и вт прахт возвратишься (Быт. 3, 19). Поглощеніе же китомъ означаетъ наше неизбъжное разрушеніе, происходящее отъ времени; ибо чрево, въ которомъ скрылся поглощенный Іона, есть всепоглощающая земля, принимающая все, истребляемое временемъ. И такъ подобно тому, какъ Іона, проведши во чревъ кита три дня и столько же ночей, вышелъ опять здоровымъ, такъ и всѣ мы, прошедши на землѣ три разстоянія настоящаго въка, т. е. начало, средину и конецъ, изъ которыхъ состоитъ все настоящее время, воскреснемъ. Ибо вообще три подраздъленія времени: прошедшее, настоящее и будущее. Посему и Господь, знаменательно проведши въ землѣ столько же дней, ясно показалъ, что по исполненіи упомянутыхъ подраздѣленій времени, наступитъ наше воскресеніе, которое есть начало будущаго въка и конецъ настоящаго. А въ томъ въкъ нътъ ни прошедшаго, ни будущаго, а только настоящее. Еще: Іона, проведши во чревъ

кита три дня и три ночи, не подвергся разрушенію, такъ чтобы его плоть истлела вследствіе совершающагося во чревъ естественнаго гніенія принимаемыхъ яствъ по причинъ большого жара у морскихъ животныхъ, чтобы показать, что эти тъла наши могутъ быть невредимыми. Представь, что Богъ создалъ одни изъ образовъ своихъ, какъ бы изъ золота, изъ чистъйшей духовной сущности, именно Ангеловъ, а другіе какъ бы изъ гипса, или мѣди, т. е. насъ; ибо душу, созданную по образу Божію, Онъ соединилъ съ землею. И какъ всякіе образы здѣшняго царя слѣдуетъ почитать ради находящагося на нихъ изображенія, такъ и о насъ, имъющихъ въ себъ образъ Божій, не слъдуетъ думать, что мы стремимся къ совершенной погибели, какъ презрѣнные. Посему Слово и сошло въ нашу вселенную и воплотилось съ нашимъ теломъ, чтобы устроивъ этотъ образъ, какъ бы разрушившійся отъ времени, въ благолъпнъйшій видъ, воскресить его негибнущимъ. Такъ изъясняя таинственно совершившееся на пророкъ домостроительство, мы находимъ все сказаніе (о немъ) явно направленнымъ къ этому.

XXII. Такъ изображенія здѣшнихъ царей почитаются всѣми, хотя бы они были сдѣланы и не изъ весьма драгоцѣнныхъ веществъ — золота или серебра. Люди, уважая (эти изображенія), сдѣланныя изъ весьма драгоцѣннаго вещества, не презираютъ однако и сдѣланныхъ изъ недрагоцѣннаго, но почитаютъ всякія на землѣ, хотя бы они были изъ гипса или мѣди. И кто осмѣлился хулить какоенибудь изъ нихъ, тотъ не отпускается, какъ хулившій грязь, и не судится, какъ унижавшій золото, но какъ нечестиво поступившій противъ Самаго Царя и Владыки. И устрояемыя изъ золота изображенія Ангеловъ Его (Бога), Началъ и Властей, мы устрояемъ въ Его честь и славу.

XXIII. Каждому лицу нужно во всемъ воздавать должное.

## в) О сотворенномъ.

(Противъ Оригена) 1).

І. Въ изреченіи: не давайте святыни псамь, и (не бросайте) жемчуга вашего предъ свиньями (Мат. 7, 6), подъ жемчугомъ этотъ человѣкъ 2) разумѣлъ таинственное ученіе Богопреданнаго богопочтенія, а подъ свиньями — людей, погрязающихъ въ нечестіи и всякихъ (чувственныхъ) наслажденіяхъ, подобно свиньямъ въ грязи; имъ, говоритъ онъ, Христосъ повелъваетъ не предлагать Божественнаго ученія. потому что они не могутъ вмѣстить его, какъ преданные нечестію и грубымъ удовольствіямъ. Великій Меоодій говоритъ: если подъ жемчугомъ нужно разумъть досточтимое и Божественное ученіе, а подъ свиньями — людей, преданныхъ нечестію и (чувственнымъ) наслажденіямъ, отъ которыхъ должна быть устраняема и скрываема апостольская проповъдь, возбуждающая благочестіе и въру во Христа, то смотри, не говоришь ли ты, что никто изъ христіанъ не (долженъ былъ) обращаться проповъдію Апостоловъ отъ прежняго своего нечестія. Тогда они, конечно, не стали бы предлагать Христовыхъ таинствъ темъ, которые неверіемъ уподоблялись свиньямъ. Такимъ образомъ или эти таинства преподаны и проповъданы учениками Христовыми всъмъ Эллинамъ и другимъ невърнымъ и обратили ихъ отъ нечестія въ въру Христову (какъ мы дъйствительно въруемъ и исповъдуемъ), и тогда уже нельзя понимать изреченіе: не бросайте жемчуга вашего предъ свиньями такъ, какъ сказано; или, допустивъ сказанное толкованіе, намъ необходимо сказать, что никому изъ невърныхъ, которыхъ мы сравниваемъ со свиньями, не была сообщаема апо-

<sup>1)</sup> Извлеченія изъ этого сочиненія сохранились въ библіотекъ Патр. Фотія, Сод. 235, который начинаєть ихъ такъ: "краткое извлеченіе изъ прочитаннаго творенія святаго мученика и Епископа Меоодія: о сотворенномъ". Раздъленіе на части здъсь принято согласно съ изданіемъ Яна, S. Meth. Oper. p. 100—102.

<sup>2)</sup> Въ подлинникъ: ξενών; подъ этимъ названіемъ разумъютъ Оригена, который ниже называется по имени. Мідпе указ. изд. р. 331.

стольскою проповѣдью, свѣтло украшающею души подобно жемчугу, вѣра во Христа и свобода отъ нечестія. Но это богохульно. И такъ подъ жемчугомъ не слѣдуетъ здѣсь разумѣть таинственное ученіе, а подъ свиньями — нечестивыхъ, и изреченіе: не бросайте жемчуга вашего предъ свиньями не нужно объяснять такъ: не сообщайте нечестивымъ и невѣрнымъ таинственныхъ и совершеннѣйшихъ истинъ вѣры Христовой. Но подъ жемчугомъ нужно разумѣть добродѣтели, которыми, какъ драгоцѣннымъ жемчугомъ, украшается душа; не должно повергать ихъ свиньямъ, т. е. не должно жертвовать добродѣтелями, какъ то: дѣвственностію, цѣломудріемъ, справедливостію и истинностію — сладострастнымъ удовольствіямъ (которыя уподобляются свиньямъ), чтобы они, истребивши добродѣтели, не вовлекли душу въ жизнь свинскую и исполненную страстей.

II. Оригенъ, котораго (Св. Меоодій) называетъ кентавромъ 1), училъ, что вселенная совъчна единому премудрому и ни въ чемъ не имъющему нужды Богу. Онъ говорилъ: если Создатель не бываетъ безъ созданій, творецъ безъ твореній, вседержитель безъ содержимаго, потому что непремънно Создатель называется по созданіямъ, творецъ по твореніямъ и вседержитель по содержимому; то необходимо слъдуетъ, что они были при Богъ отъ начала и что не было времени, когда бы ихъ не было. Иначе, если было время, когда не было твореній, а безъ твореній нѣтъ и Творца; то смотри, какое слъдуетъ нечестіе: окажется, что непремѣняемый и неизмѣняемый Богъ измѣняется и премѣняется. Ибо, если Онъ только впослѣдствіи сотворилъ вселенную, то ясно, что Онъ измѣнился, перешедши отъ нетворенія къ творенію; но это нелѣпо послѣ сказаннаго; слѣдовательно нельзя говорить, что міръ небезначаленъ и несовъченъ Богу.

III. Святый (Меоодій), возражая ему, спрашиваетъ отъ лица другаго: почитаешь ли ты Бога началомъ и источникомъ мудрости и славы ѝ вообще всякой добродътели суще-

<sup>1)</sup> Кентавръ-баснословное существо съ головою и грудью человъка и съ туловищемъ коня.

<sup>18</sup> 

ственно, а не чрезъ пріобрътеніе? Тотъ: да. Что же далье? Не совершенъ ли Онъ во всемъ Самъ по Себъ и вседоволенъ? Правда: ибо невозможно, чтобы существо, ни въ чемъ не нуждающееся, было ни въ чемъ не нуждающимся съ помощію другаго, такъ какъ все, восполняемое съ помощію другаго, необходимо нужно назвать несовершеннымъ. Значитъ, одно только существо, имѣющее полноту само въ себъ и чрезъ себя самого, надобно считать совершеннымъ? Весьма справедливо говоришь ты. А то, которое ни само по себъ не имъетъ полноты, ни восполняетъ само себя, назовешь ли ты ни въ чемъ не нуждающимся? Нътъ. И такъ Бога нельзя почитать совершеннымъ чрезъ что-либо другое? Ибо то, что совершено чрезъ что-либо другое, само по себъ необходимо бываетъ несовершеннымъ; слъдовательно не должно ли почитать и Бога совершеннымъ чрезъ Себя Самого, а не чрезъ другаго? Весьма справедливо. Не есть ли Богъ иное, нежели міръ, и міръ иное, нежели Богъ? Конечно такъ, По сему не слъдуетъ называть Бога совершеннымъ и Создателемъ и Вседержителемъ чрезъ міръ? Нътъ. Дабы Онъ оставался совершеннымъ Самъ по Себъ и чрезъ Себя, а не чрезъ міръ и притомъ измѣнчивый? Такъ следуетъ. А что, богатый считается богатымъ не за богатство ли? Справедливо. И мудраго называютъ мудрымъ не за пріобрѣтеніе ли дѣйствительной мудрости, хотя самъ онъ не есть мудрость? Такъ. Что же, и Бога, отличнаго отъ міра, не нужно ли называть богатымъ и благодътелемъ и Создателемъ за міръ? Никакъ нѣтъ. Слѣдовательно Онъ Самъ по Себъ есть богатство, и Самъ по Себъ богатъ и могущественъ? Кажется. Значитъ, не былъ ли Онъ еще прежде міра ни въ чемъ не нуждающимся, и Отцемъ и Вседержителемъ и Создателемъ, чтобы Ему быть такимъ Самому чрезъ Себя, а не чрезъ другаго? Необходимо. Подлинно, если бы Онъ, отличаясь отъ міра, не Самъ по Себъ, а чрезь міръ дълался Вседержителемъ (прости Боже: я вынужденъ говорить это), то Онъ Самъ по Себъ былъ бы несовершеннымъ и нуждающимся въ томъ, чрезъ что Онъ вышеестественно становится Вседержителемъ и Создателемъ. И такъ должно отвергать такой пагубный гръхъ говорящихъ о Богъ, что Онъ есть Вседержитель и Создатель чрезъ содержимое и созданное, а не Самъ чрезъ Себя.

IV. Посмотри еще: если, говоришь ты, несуществовавшій прежде міръ сотворенъ впослѣдствіи, то необходимо слъдуетъ, что безстрастный и неизмъняемый Богъ измъняется; ибо кто прежде ничего не творилъ, а потомъ (перешелъ) отъ нетворенія къ творенію, тотъ необходимо терпитъ измѣненіе и премѣненіе. Я уже спрашивалъ: пересталъ ли Богъ творить міръ, или нѣтъ? Пересталъ, иначе онъ не былъ бы оконченнымъ. Если же переходъ отъ нетворенія къ творенію считать изм'яненіемъ въ Богі, то не тоже ли и переходъ отъ творенія къ нетворенію? Необходимо. Но можешь ли ты сказать, что Онъ, не творя нынъ, измънился въ сравненіи съ тъмъ, чъмъ Онъ былъ, когда творилъ? Никакъ нътъ. Слъдовательно и тогда, когда Онъ творилъ міръ, нѣтъ надобности допускать въ Немъ измѣненія въ сравненіи съ тъмъ, чъмъ Онъ былъ, когда не творилъ, и нътъ надобности утверждать, что вселенная сосуществуетъ Ему, чтобы не быть принуждену признавать (въ Немъ) измъняемость и при совъчности ихъ по той же причинъ.

V. Отвъть мнъ и на слъдующее: можешь ли ты назвать сотворенное не имъющимъ начала бытія? Нътъ; ибо, если оно не имъетъ начала бытія, то оно есть несотворенное. Если же оно сотворено, то ты припишешь бытіе его какому-нибудь виновнику, такъ какъ совершенно невозможно получить бытіе безъ виновника? Невозможно. Такъ и о міръ со всъмъ, что въ немъ, скажемъ ли мы, что онъ, не существовавши прежде, произошелъ впослъдствіи отъ кого-нибудь иного, а не отъ Бога Создателя? Ясно, что отъ Бога. А ограниченному началомъ бытія невозможно быть безпредъльнымъ одинаково съ безпредъльнымъ (Существомъ)? Невозможно.

VI. Посему, кентавръ, снова будемъ разсуждать сначала. Скажете ли, что существующее сотворено Божественною премудростію, или нътъ? О, если бы, скажутъ

они; но — нътъ. А изъ стихій, или вещества, или твердей, или какъ вы сами захотите назвать это (ибо это безразлично), которыя несотворенно предсуществовали и нестройно носились, Богъ ли, распредъливъ, устроилъ все, какъ превосходный живописецъ, выразившій многими красками одну идею? И этого не скажутъ. Ибо они, конечно, уклонятся отъ признанія этого противъ себя самихъ, чтобы, допустивъ начало распредъленія и преобразованія вещества, не быть вынужденными по смыслу всего этого сказать, что Богъ началъ устроять и украшать вещество, бывшее прежде безвиднымъ.

VII. Теперь, достигнувъ съ Божією помощію до настояшаго мъста разсужденія, представимъ, что стоитъ какая-нибудь прекрасная статуя на возвышеніи, и удивляющіеся стройной красоть ея зрители пусть будуть несогласны между собою, назвать ли ее сотворенною или несотворенною. Я спросилъбы ихъ: почему вы называете ее несотворенною, ради ли хуложника, чтобы онъ не считался бывшимъ когда-нибудь безъ произведенія, или ради ея самой? Если ради художника, то какъ же она, будучи несотворенною, устрояется художникомъ? Ибо, если она, нуждаясь въ искусствъ художника, подверглась его дъйствію, чтобы имъть такой видъ, какой хотълъ художникъ, то какъ она будетъ несотворенною, претерпъвая это вліяніе и дъйствіе? Если же скажутъ, что статуя, будучи совершенною сама по себъ и несотворенною, не нуждалась въ искусствъ, по ихъ пагубному ученію, то необходимо допустить самопроизводительность (ὑτοματισηόν). Или, можетъ быть, не желая допустить такое разсужденіе, они отвътять еще хуже, утверждая, что статуя не есть несотворенная, но сотворенная такъ, что не имъетъ начала бытія, чтобы художникъ могъ назваться безначально имъющимъ художество. Но, почтенные, -- скажемъ мы имъ, -- если не было ни времени, ни въка въ прошедшемъ, когда бы статуя не была совершенною, то скажите, что доставилъ ей художникъ, или что онъ сдълалъ въ ней? Ибо, если она существуетъ, ни въ комъ не нуждаясь и не имъя начала бытія, то по вашему тъмъ болъе создатель окажется никогда не создававшимъ и не создающимъ. И опять ръчь, кажется, пришла къ тому же, чтобы допустить самопроизводительность. Ибо, если будетъ сказано, что создатель хотя малъйшимъ образомъ коснулся статуи, то она будетъ имъть начало, вслъдствіе того, что онъ началъ двигать и устроять ее, бывшую прежде неустроенною и неподвижною. Такимъ образомъ міръ постоянно былъ и навсегда будетъ однимъ и тѣмъ же. Художника можно уподобить Богу, а статую — міру. Какъ же вы, безразсудные, думаете, что тварь, будучи безпредъльною одинаково съ Творцемъ, не нуждается въ Создатель? Безпредъльное необходимо должно быть никогда не имъющимъ начала бытія и одинаково несотвореннымъ и равносильнымъ. А несотворенное, оказываясь самосовершеннымъ и неизмѣннымъ, будетъ и ни въ чемъ не нуждающимся и нетлъннымъ; если же это такъ, то, по вашему мнѣнію, міръ неизмѣняемъ.

VIII. Церковь (Εχχλησία), говоритъ (Св. Меθодій), называется такъ потому, что она вызвала на бой (ἐχχαλέω) чувственныя удовольствія.

IX. Святый (Меөодій) говоритъ: мы допустили въ предъидущемъ двъ творческія силы, одну творящую то, что она
кочетъ творить, изъ ничего чистымъ хотѣніемъ, безъ промедленія, вмъстъ съ хотѣніемъ; это — Отецъ; другую —
устрояющую и украшающую уже созданное по подобію первой (силы); это — Сынъ, всемогущая и кръпкая десница
Отца, которою Онъ, по созданіи вещества изъ ничего,
устрояетъ его.

X. Святый (Меоодій) говоритъ, что книга Іова есть Моисеева.

XI. Не погрѣшилъ бы тотъ, кто сказалъ бы, что въ словахъ: въ началъ сотворилъ (Богъ) небо и землю (Быт. 1, 1), начало есть сама Премудрость, говоритъ (Св. Меводій). Ибо она у одного изъ мужей божественнаго сонма говоритъ о себъ самой такимъ образомъ: Господъ имълъ меня началомъ пути своего, прежде созданій своихъ, искони (Притч. VIII, 22). Всему, что получило бытіе, слъдовало и прилично

было — быть позднѣе ея, какъ происшедшему чрезъ нее. Вникни и въ изреченіе Евангелиста: въ началь было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Богъ; оно было въ началь у Бога (Іоан. 1, 1, 2); не имѣетъ ли и оно такого же значенія? Ибо началомъ, отъ котораго произрасло точнѣйшее Слово, надобно назвать Отца и Творца всего, въ которомъ оно было; а выраженіе: оно было въ началь у Бога, кажется, означаетъ властительное достоинство Слова, которое оно имѣло у Отца еще прежде дарованія бытія міру, называя власть— началомъ (ἀρχή). Такимъ образомъ, послѣ собственно безначальнаго начала — Отца, оно становится началомъ всего прочаго, которымъ все созидается.

XII. Оригенъ, послъ многихъ баснословій о въчности вселенной, прибавляетъ и слъдующее: и такъ не со времени Адама, какъ говорятъ нѣкоторые, не существовавшій прежде человъкъ созданъ тогда впервые и вошелъ въ міръ: равно и міръ не за шесть дней до сотворенія Адама началъ твориться. Если же кому угодно будетъ не соглашаться съ этимъ, тотъ напередъ пусть подумаетъ, не лучше ли по книгъ Моисея, принимая ее въ такомъ видъ, считать отъ сотворенія міра (одинъ день) за одинъ въкъ, такъ какъ пророческій голось объ этомъ взываеть: от выка и до выка Ты — Богг; ибо предъ очами Твоими тысяча льт как день вчерашній, когда онг прошель, и какь стража вы ночи? (Псал. 89, 3. 5). Если въ очахъ Божіихъ тысяча лѣтъ составляетъ одинъ день, то отъ сотворенія міра до покоя, до насъ, какъ утверждаютъ опытные въ искусствъ счисленія, составится шесть дней. Следовательно, говорять, отъ Адама доселе продолжается шеститысячный годъ; а въ седьмой тысячельтній годъ, говорятъ, будетъ судъ; такимъ образомъ всъхъ дней отъ насъ до начала, когда Богъ сотворилъ небо и землю, насчитывается тринадцать, прежде которыхъ, по ихъ безумному мнѣнію, Богъ, не творивъ ничего, лишался достоинства Творца 1) и Вседержителя. Если же въ очахъ

<sup>1)</sup> Въ подлинникѣ: Отецъ; но по ходу рѣчи, вѣроятно, здѣсь надобно читать: Творецъ, какъ полагаютъ издатели текста этого сочиненія. См. Мідпе, ук. изд. рад. 344.

Божінхъ отъ сотворенія міра только тринадцать дней, то какъ же говоритъ Премудрость у Сираха: песокъ морей и капли дождя и дни впиности кто исчислить? (Сир. 1, 2). Вотъ, что старается говорить Оригенъ, и смотри, какъ онъ пустословитъ.





V.

# КРАТКІЕ ОТРЫВКИ ИЗЪ РАЗНЫХЪ СОЧИНЕНІЙ.

# а) Изъ книгъ противъ Порфирія 1).

І. Христосъ Сынъ Божій по опредѣленію Отца пришелъ къ видимой твари, чтобы, ниспровергнувъ державу властвовавшихъ демоновъ, избавить души отъ горькаго рабства, такъ какъ вся природа, очарованная упоеніемъ нечестія, была исполнена смятенія и нестроенія, не имъя силъ обратиться къ помышленію о полезномъ. Потому она легко увлекалась и къ идолопоклонству, что зло потопляло все и обладало всъми поколъніями вслъдствіе измъненія, происшедшаго отъ преслушанія въ нашихъ телесныхъ хижинахъ, доколѣ Христосъ Господь посредствомъ плоти, въ которой Онъ явился въ эту жизнь, обуздавъ порывы сладострастія, служившіе для преисподнихъ силъ оружіемъ противъ насъ для порабощенія умственныхъ способностей, не освободилъ человъка отъ всъхъ золъ. Для того Господь Іисусъ и принялъ плоть и сдълался человъкомъ и былъ пригвожденъ ко кресту по (Своему) домостроительству, чтобы чрезъ ту же плоть, чрезъ которую демоны надменно старались представить (себя) богами, увлекая души къ смерти способами

<sup>1)</sup> Изъ 5-ти слѣдующихъ отрывковъ два напечатаны у Гретцера (Gretser. De sancta cruce, Т. II. Indolst. 1600. и 2 изд. Ratisb. 1734. р. 401—403), третій у Л. Алляція (Diatri. de Method. Script. р. 349), подъ разными заглавіями и безъ означенія, къ какому сочиненію Св. Меводія они относятся; послѣдніе два взяты издателями изъ твореній Св. Іоанна Дамаскина (Oper. Tom. II, Parall. р. 778 и др.). Янъ основательно относитъ всѣ эти отрывки къ одному сочиненію противъ Порфирія, въ ук. соч. р. 102—104.

обольщенія, они были ниспровергнуты и обличены, что они не боги. Желая болъе низложить ихъ высокомъріе, Онъ сталъ человъкомъ, чтобы чрезъ тоже самое тъло, чрезъ которое разумный родъ (человъческій) погибалъ, уклонившись отъ почитанія истиннаго Бога, по воплощеніи въ немъ Слова неизреченно-премудрымъ образомъ, они оказались губителями, а не благодътелями душъ. - Нисколько не былобы удивительно, если бы Христосъ низложилъ противныя демонскія существа грозною властію и величіемъ непобъдимой силы Бога. Но такъ какъ то причиняло имъ (большее) посрамленіе и огорченіе (ибо быть побъжденными Высочайшимъ существомъ они скоръе согласились бы), для этого Богъ устроилъ дъло спасенія всъхъ чрезъ человъка, чтобы люди, по пришествіи къ нимъ самой Жизни и Истины во плоти, могли приблизиться къ образу и просвъщенію Слова, преодолъвая приманки гръха, а демоны, побъжденные и посрамленные слабъйшимъ, прекратили свою дерзость, по обузданіи Тифоновой 1) ихъ ярости. Для этого особенно и введенъ крестъ, воздвигнутый какъ трофей и гроза противъ нечестія, чтобы человъкъ болъе уже не подвергался гнъву (Божію), оправившись послѣ пораженія за преслушаніе, законно побъдивъ преисподнія силы и сдълавшись свободнымъ отъ всякаго долга по милости Божіей. Такимъ образомъ первородное Слово Божіе, оградивъ человъка, въ котораго Оно вселилось, оружіемъ правды, преодолівло поработившія насъ силы крестовиднымъ знаменіемъ, какъ сказано, распростертыми (на немъ) руками, показавъ свободнымъ человъка, бывшаго подъ властію тлънія. - Это знаменіе, если нужно опредълить его, есть твердыня побъды, путь снисхожденія Бога къ человѣку, трофей противъ нечистыхъ духовъ, избавленіе отъ смерти, основаніе восхожденія (нашего) къ истинному дню и лѣствица восходящихъ къ наслажденію тамошнимъ світомъ, и орудіе, посредствомъ котораго входящіе въ составъ зданія Церкви, подобно четыре-

<sup>1)</sup> Тифонъ, по сказанію древнихъ Грековъ, былъ свирѣпый и чудовищный гигантъ, имѣвшій сто страшныхъ головъ и враждовавшій противъ Зевса и другихъ Олимпійскихъ боговъ.

угольному камню, снизу влекутся горъ для соединенія съ Божественнымъ Словомъ. Посему здѣшніе Цари, узнавъ. что крестовидное знаменіе употребляется для отраженія всякаго злаго вліянія, устроили знамена, называемыя на римскомъ языкъ vexilla 1). — Посему море, повинуясь этому знаменію (при распростертіи веселъ по объ стороны судна), дълается удобнымъ для плаванія людей. Вся тварь, такъ сказать, облечена въ это знаменіе свободы; такъ птицы, поднимающіяся на высоту, изображаютъ крестовидное знаменіе распростертіемъ крыльевъ; самъ человѣкъ, распростерши руки, представляется тъмъ же. Такимъ образомъ знаменовавъ его тъмъ же самымъ, чъмъ онъ былъ украшенъ при сотвореніи, Господь соединилъ его съ Божествомъ, чтобы онъ за тъмъ былъ священнымъ орудіемъ Божіимъ, неимъющимъ никакого разногласія и нестроенія. Ибо послъ того, какъ человъкъ сталъ настроенъ къ богопочитанію и принялъ нетлѣнную пѣснь истины, посредствомъ которой онъ сдълался вмъстилищемъ Божества, прилъпившись къ древу жизни подобно струнамъ и тонамъ, невозможно, чтобы онъ уклонился въ растройство и тлѣніе 2).

II. Нѣкоторые, измѣряя Бога мѣрою собственнаго настроенія, думаютъ, что Онъ считаетъ достойнымъ похвалы или достойнымъ порицанія тоже, что и дурные люди, руководясь мнѣніями человѣческими какъ бы правиломъ и мѣрою; но они не понимаютъ, по присущему имъ неразумію, что всякая тварь нуждается въ красотѣ Божіей. Онъ самъ, по всецѣлой сущности и природѣ своей, Словомъ своимъ привлекаетъ все къ жизни. Желаетъ ли Онъ благого, Онъ, будучи самъ благомъ, останавливается на Самомъ Себѣ; вожделѣнно ли для него прекрасное, Онъ, будучи Самъ

<sup>1)</sup> Замѣчаніе о знаменахъ въ видѣ креста, вѣроятно, составляетъ позднѣйшую вставку, такъ какъ о подобныхъ знаменахъ могло быть сказано не ранѣе временъ Св. Константина Великаго.

<sup>2)</sup> Этотъ отрывокъ у Гретцера озаглавленъ такъ: "Меоодія Епископа къ тѣмъ, которые говорятъ: какую пользу доставилъ намъ Сынъ Божій, воплотившись на землѣ и сдѣлавшись человѣкомъ? И почему Онъ благоволилъ пострадать на крестномъ знаменіи, а не другою какою-нибудь казнію? И какая польза отъ креста?"

единымъ прекраснымъ, взираетъ на самого себя, вмѣняя въ ничто предметы удивленія людей. По истинъ прекраснымъ и похвальнымъ должно называть то, что Самъ Богъ признаетъ прекраснымъ, хотя бы оно унижалось и осмъивалось всѣми, а не то, что считаютъ (такимъ) люди. Посему, если Онъ благоволилъ этимъ знаменіемъ освободить души отъ пагубныхъ страстей, постыдивъ полчища демоновъ, то надобно принимать, а не злословить его, какъ данное для освобожденія и разрѣшенія отъ узъ, постигшихъ насъ за преслушаніе. Ибо Слово пострадало, пригвоздившись ко кресту плотію, чтобы разслабленнаго заблужденіемъ человъка возвести къ горьнему и божественному величію, возвративъ его къ божественной жизни, которой онъ прежде былъ лишенъ. Этимъ знаменіемъ притуплены страсти, совершилось страданіе страстей чрезъ страданіе (Христа), и смерть смерти чрезъ смерть (I. Христа), который не былъ удержанъ смертію и не былъ сокрушенъ страданіемъ. Ибо ни страданіе совершенно не сразило его, ни смерть не причинила Ему вреда, но Онъ оставался и въ страдательномъ состояніи безстрастнымъ, и въ смертномъ безсмертнымъ, объемля все, что въ воздухъ и въ срединъ и вверху, и соединивъ смертное съ безсмертнымъ Божествомъ. Смерть совершенно побъждена распятіемъ плоти (Христовой) на знаменіи безсмертія  $^{1}$ ).

III. У Него была на это сила <sup>2</sup>); ибо силѣ свойственно какъ сокращаться въ маломъ и уменьшаться, такъ и расширяться въ великомъ и увеличиваться. Если бы для Него возможно было расширяться въ великомъ и увеличиваться, а сокращаться въ маломъ и уменьшаться невозможно, то Онъ не былъ бы силою; ибо, если ты скажешь, что для какой-нибудь силы одно возможно, а другое невозможно, то ограничивая ее не допускаешь, что она есть сила, какъ немощная по отношенію къ тому, что для нея невозможно.

<sup>1)</sup> Этотъ отрывокъ у Гретцера озаглавленъ такъ: "того же Меводія къ тъмъ, которые стыдятся креста Христова".

<sup>2)</sup> У Л. Алляція этотъ отрывокъ озаглавливается такъ: "какимъ образомъ Сынъ Божій Христосъ на краткое опредъленное время вмъстился въ тълъ, и какъ Онъ, будучи безстрастнымъ, подвергся страданію?"

Кромъ того, Онъ не будетъ имъть и превосходства Божества въ сравненіи съ измѣняющимися и случайными свойствами животныхъ, по которымъ они что могутъ делать, то далають, а чего не могуть, отъ того отступають. Посему Сынъ Божій безпрепятственно вмѣстился въ человѣкѣ. потому что для Него это не было невозможнымъ, равно какъ тою же силою Онъ пострадалъ, оставаясь безстрастнымъ, и умеръ, даруя безсмертіе смертному. Тъло, ударяемое или разсъкаемое другимъ тъломъ, настолько ударяется или разсъкается, на сколько ударяющее ударяетъ и разсѣкающее разсѣкаетъ; ибо ударъ бываетъ вслѣдствіе сопротивленія предмета ударяющему, когда оба они, и дъйствующій и подвергающійся дібиствію, находятся въ одинаковомъ дъятельномъ состояніи. Если же разсъкаемое не будетъ сопротивляться разсъкающему хотя въ малой степени, то разсъкающее не въ состояніи будетъ разсъкать. Такъ, если акое-нибудь тъло не будетъ сопротивляться удару меча, а будетъ совершенно уступать ему, то дъйствіе его остается недъйствительнымъ, подобно тому какъ бываетъ и съ тончайшими тълами-огнемъ или воздухомъ; направленное на нихъ дъйствіе твердъйшихъ тълъ разръшается и остается недъйствительнымъ. Если же огня или воздуха не можетъ ранить и разсъчь камень, или жельзо, или дерево, или что-нибудь другое, чемъ люди пользуются для убіенія другъ друга, по причинъ его неуловимой и тончайшей природы, то не тъмъ ли болъе Премудрость осталась неуязвимою и безстрастною, не терпъвшею ни отъ чего никакого зла, хотя она и была присуща ударяющему и пригождаемому тълу, будучи сама высшею и чистъйшею всякой другой природы, кромъ родившаго ее Бога?

IV. Покаяніе тогда истребляетъ всякій грѣхъ, когда при случившемся грѣхопаденіи души оно не допускаетъ промедленія и не позволяетъ страсти оставаться на долгое время; ибо такимъ образомъ зло не въ состояніи будетъ оставить въ насъ слѣда, бывъ исторгаемо тотчасъ при своемъ появленіи, подобно лишь только возникшему растенію.

V. Истинное наше зло есть неуподобление Богу и не-

вѣдѣніе о Немъ; и напротивъ великое добро-уподобленіе Ему. Собственнымъ (нашимъ) истиннымъ благомъ представляется обращеніе къ нетлѣнному и божественному и вѣра; а зломъ—невѣдѣніе о немъ и безпечность; и то, что, произрастая въ насъ и изъ насъ, производитъ нечестіе, есть также наше.

# б) Изъ слова о мученикахъ 1).

1. Мученичество такъ удивительно и вождѣленно, что Самъ Господь, Сынъ Божій, не почитавшій хищеніемъ быть равнымъ Богу (Фил. 2. 6), оказывая ему честь, пострадалъ, чтобы и этимъ даромъ увѣнчать человѣка, въ котораго Онъ сошелъ.

## в) Изъ сочиненій непоименованныхъ 2).

1. Равнымъ образомъ, когда друзья Іова думали, что они постигли причину, по которой онъ такъ страдалъ, то праведникъ въ пространной рѣчи къ нимъ исповѣдуетъ, что премудрость судебъ Божіихъ непостижима не только ему, но и всякому человъку, и утверждаетъ, что знаніе совъта Божія не можетъ быть доступно пребывающимъ на земль. Можеть быть, кто-нибудь скажеть, что здъсь премудростію называется совершенное благочестіе, это божественное дъло, сообщаемое людямъ однимъ Богомъ. Но смыслъ словъ его такой: Богъ, говоритъ онъ, даровалъ людямъ великіе дары, посъявъ въ природъ ихъ способность изобрътательную, разсудительную и художественную, при помощи которой люди извлекаютъ изъ земли металлы и обработываютъ землю; а относящуюся къ богопочтенію премудрость нельзя найти ни въ какомъ мѣстѣ; человѣкъ не можетъ ни самъ изъ себя извлечь ее, ни другимъ со-

<sup>1)</sup> Отрывокъ сохранился у блаж. Өеодорита (Oper. T. IV. p. 37. Dial. 1), съ заглавіемъ: "святаго Меоодія изъ слова о мученикахъ".

<sup>2)</sup> Изъ слѣдующихъ отрывковъ первые шесть сохранились въ сборникѣ (catena) Никиты, Митроп. Гераклійскаго, на книгу Іова, Londin. 1637; слѣдующіе три у св. Іоанна Дамаскина. въ Parall. Oper. Т. ІІ, десятый у Анастасія Синаита въ сочиненіи объ образѣ Божіемъ. Edit. Mai. Nov. Coll. Т. ІХ, р. 612; остальные взяты издателями изъ извѣстныхъ имъ рукописей. См. Мідпе, ук. изд. р. 404—408. Іаһп. ук. соч. р. 117—119.

общить. Посему и эллинскіе мудрецы, собственною силою искавшіе богопочтенія, не достигли цѣли. Ибо это дѣло, какъ сказали мы, недоступно самимъ людямъ, но есть божественный и благодатный даръ; посему и отъ начала Богъ научалъ людей богопочтенію то посредствомъ видѣній, то чрезъ посѣщенія Ангеловъ, то посредствомъ богодухновенныхъ святыхъ пророковъ. И созерцательная мудрость есть даръ Божій, посредствомъ которой мы занимаемся искусствами и ремеслами и которую мы имѣемъ всѣ вообще, неправедные и праведные; такъ какъ мы—разумныя животныя, то и получили ее. Посему и въ предыдущемъ сказано было о ней, какъ о богодарованномъ стяжаніи, въ словахъ: не Господъ ли научаетъ разумьнію и знанію? (los. 21, 22. 22, 2).

II. Замъть, что Господь говоритъ людямъ не вдругъ съ самаго начала; но когда душа приготовится многими способами и упражненіями и взойдетъ на высоту, сколько возможно человъческой природъ, тогда Онъ говоритъ и открываетъ глаголы Свои возвысившимся до этого. Такъ какъ вихрь производитъ бурю, а Іовъ въ буръ обстоятельствъ не потерпълъ кораблекрушенія касательно въры, но еще болье просіялъ, то Отвъчающій ему въ знакъ объемлющей его бури отвъчаетъ чрезъ вихрь; а въ знакъ измъненія дълъ его изъ бури въ тихую погоду, Онъ говоритъ не только чрезъ вихрь, но и чрезъ облака.

III. Многіе низошли въ бездну (ада), не съ тѣмъ, чтобы ходить въ немъ, но чтобы оставаться узниками. Одинъ только Іисусъ, какъ свободный, ходилъ въ этой безднѣ, гдѣ нѣтъ слѣдовъ ходящихъ. Ибо Онъ принялъ смерть, не бывъ повиненъ смерти, чтобы освободить подлежащихъ смерти, сказавъ узникамъ: выходите, и тъмъ, которые во тъмъ: покажитесь (Исаіи 49, 9), съ чѣмъ согласно и послѣдующее.

IV. Видишь, какъ въ концѣ подвиговъ Онъ прославляетъ подвижника блистательнымъ провозглашеніемъ и открываетъ сокровенную причину пораженія (его страданіями), говоря: неужели ты думаешь, что Я такъ поступиль съ тобою для чего-нибудь иного, а не для того, чтобы ты явился праведнымъ? (lob. 40, 3). Это—врачевство отъ ранъ; это—воздаяніе

за терпъніе. Ибо послъдующее, хотя нъкоторымъ покажется великимъ, можетъ быть, маловажно, и устроено съ неважными цълями, хотя онъ получилъ и вдвойнъ взамънъ отнятаго.

V. Меөодій подъ Духомъ Божественнымъ, даннымъ отъ Бога всѣмъ людямъ, о которомъ и Соломонъ сказалъ: нетлънный Твой духъ пребываетъ во всемъ (Прем. 12, 1), разумѣетъ совѣсть, которая и укоряетъ согрѣшающую душу.

VI. Со Мною ты состязаешься, и на Меня возстаешь, и на моихъ подвижниковъ нападаешь? Гдѣ былъ ты, когда Я творилъ землю? Кѣмъ тогда былъ ты? Не былъ ли ты уже падшимъ? Подлинно въ началѣ мірозданія, говоритъ Писаніе, была тыма надъ бездною (Быт. 1, 2); эта тьма—не созданная тьма, но предварительно начавшаяся тьма при несуществованіи свѣта.

VII. Человъческая природа не можетъ чисто созерцать самую праведность въ душъ, такъ какъ помыслы ея часто бываютъ покрыты мглою.

VIII. Порокъ никогда не познаетъ ни добродътели, ни самаго себя.

IX. Начало всякаго добраго дъла имъетъ основание въ нашей волъ, а окончание — въ Богъ.

Х. Можетъ быть, три прародительскія главы всего человічества, эти единосущныя лица, были, какъ думаєтъ и Меводій, прообразовательно ніжоторымъ подобіємъ святой и единосущной Троицы, именно не иміжощій (земнаго) виновника своего бытія и нерожденный Адамъ представляль образъ и подобіє безначальнаго Виновника всего, Вседержителя Бога и Отца, рожденный же сынъ его—представляль образъ рожденнаго Сына и Слова Божія, а происшедшая (отъ него) Ева означала исходящее лице Святаго Духа.

XI. Справедливость, такъ сказать, четвероугольна, со всѣхъ сторонъ равна и подобна (самой себѣ).

XII. Праведный судъ Божій соотвътствуетъ нашимъ настроеніямъ; и каковы наши (чувствованія и дѣла), таково въ соразмѣрности назначается намъ и воздаяніе.

# оглавление.

|                                                                 | TP. |
|-----------------------------------------------------------------|-----|
| Отъ издателя.                                                   | 3   |
| Свъдънія о жизни и твореніяхъ Святаго Священномученика Меоодія. | 5   |
| творенія:                                                       |     |
| 1. Пиръ десяти дъвъ или о дъвствъ                               | 25  |
| ръчи: Маркеллы                                                  | 29  |
| " Өеофилы                                                       | 35  |
| " Өалій                                                         | 44  |
| " Өеопатры                                                      | 59  |
| " Өаллусы                                                       | 65  |
| " Агаеы                                                         | 73  |
| " Прокиллы                                                      | 79  |
| . " Өеклы                                                       | 88  |
| , Тисіаны                                                       | 12  |
| " -                                                             | 20  |
| "                                                               | 29  |
|                                                                 | 41  |
| 3. Слово въ недълю Ваій                                         | 61  |
| 4. Извлеченія изъ сочиненій:                                    |     |
| а) О свободъ воли, противъ Валентиніанъ                         | 171 |
| б) О Воскресеніи, противъ Оригена                               | 92  |
| в) О сотворенномъ, противъ него же                              | 272 |
| 5. Краткіе отрывки изъ разныхъ сочиненій                        | 280 |

Тренчь, арх. Дублин. Чудеса Геспода нашего Інсуса Христа. М. 1883 г.,

д. 1 р. 30 к.

Училище благочестія, или прим'єры христіанскихъ доброд'втелей, выбран. изъ житій святыхъ. Съ 16-ю рис. акад. Ө. Г. Солнцева. Изд. 18 (5 иллюстрир.). Посвящ, церк.-прих. школ. Слб., 1899 г., п. 80 к., съ перес. 1 р. 15 к. Въ кол. наящн. перепл. 1 р. 75 к., съ перес. 2 р. 15 к. Мин. Нар. Просе. одобрена для пріобр. въ библ. средн. учебн. заве-деній 21 іюля 1894 г., № 14375. Внесена въ списокъ книгъ для библіотекъ церк.-прих. гиколъ (Церк. Въд. № 2, 1896 г.).

Ушановъ А. Н. Сборникъ службъ, молвъ и пъснопъній, употребляемыхъ ри богослуженіяхъ въ православной церкви. Съ объяснениемъ непонятныхъ словъ и оборотовъ рѣчи на русскомъ языкъ. Изд. 3-е. Спб., 1904 г., ц. 60 к., въ учебн. переплетъ 75 к., въ коленко-

ровомъ 1 р.

Фарраръ, Ф. В. Жизнь Іисуса Христа. Новый полн. пер. съ 30 англ. изд. А. П. Лопухина. 8 изд. (иллюстр. третье). Съ прилож. и примъч. Со множествомъ великолепно исполн. иллюстрац. и съ прилож. раскраш. карты Палестины. Спб., 1900 г., ц. 6 р., въ роскошн. кол.

пер. 8 руб.

Жизнь Інсуса Христа. Нов. переводъ съ 30-го англійскаго изданія А. П. Лопухина. 7-е общедост. изд. Въ 2 ч. Съ прилож. 16 полит. на отдельн. листахъ и карт. въ тексть. Спб., 1899 г., ц. 2 р. 50 к., съ перес. 3 р.; въ изящ. перепл. 3 р. 50 к., съ перес. 4 р. Одобр. для винд. библ. средн. учебн. зав. въдом. ин. Нар. Просв. (21 июля 1894 г.,

14375).

- Жизнь и труды святаго апостола та. Полный перев. съ последняго изданія А. П. Лопухина. Со мно-

гвомъ иллюстр. и съ прил. 4-хъ раскраш. картъ путешествій св. апостола Павла. Большой роскошно изданный томъ въ 4-ю д. л. Спб., 1901 г., ц. 8 р., въ роскошномъ коленк. перепл., съ зол. тисн. и обръз. 10 р.

Жизнь и труды святаго апостола Павла. Перев. съ 19-го англ. изд. А. П. Лопухина. 3-е общед. изд. съ карт. въ

кств. Въ 2 ч. Спб., 1893 г., ц. 3 р., н. пер. 4 р. Мин. Нар. Просв. обр. для фун. библ. средн. учебн. зав. іколя 1894 г., 14375.

— Первые дни хрустіанства. Перев.

— первые дни хричстанства. Перев. съ посл. англ. изд. А. П. Лопухвна. Въ 2-хъ част., болъе 1.000 стр. уборист. прифта. Изд. 2-е. Спб., 1892 г., ц. 4 р., въ изящи коленк. пер. 5 р. Мин. Нар. Просс. одобр. для. фунсам. библ. средних учебных заведения 21 юля 1894 г., к. 14375.

— На заръ христіанства, или сцены изъ временъ Нерона. История, разсказъ. Пер. съ анг. А. П. Лопухина. Спб. 1901 г., ц. 3 р., въ кол. перепл. Съ вол. тисн. 4 р. Мин. Нар. Просв. от 10-19 ноября 1901 г., за № 31977 допущено въ учительскія библіот. низших учимиць и въ безплатн. народн. читальни и библіотеки.

Фарраръ, Ф. В., Власть тымы въ царствъ свъта. Историч. равск. изъ врем. Свят. Іоанна Златоуста. Перев. съ англійск. А. П. Лопухина. Спб., 1897 г., ц. 3 р., въ коленкор. перепл. 4 р. Мин. Нар. Пр. отъ 10—19 иоября 1901 г., за № 31977, допущено въ учительскія библіотеки низш. учил. и въ безпл. народн. читальни и библ.

Аллегоріи. Борьба, добра со вломъ. Съ 20-ю рисунками въ текств. Съ англ. Ф. С. Комарскаго. Спб., 1899 г., ц. 1 р. 50 к., въ изящн. кол. пер. 2 р. **Мин.** Нар. Просв. допущена въ ученич. библ. среднихъ учебныхъ заведен. Минист.

(4 февраля 1903 г., № 4099).

 Безхарактерность — причина многихъ бъдствій. Очеркъ нравовъ школьной жизни. Съ англійскаго Ф. С. Комарскаго. Въ 2 частяхъ. Спб., 1898 г., п. 2 р., въ изящн. кол. пер. 2 р. 50 к. Мин. Нар. Просв. допущ. въ ученич. библ. средн. учеби. зав. Мин. (4 февраля 1903 г., № 4099).

 Во дни твоей юности. Дух.-нрав. бесъды. Подъ ред. Ф. С. Комарскаго. Спб., 1895 г., ц. 1 р. 50 к., въ коленк.

перепл. 2 руб.

 Голосъ совъсти. Бесъды о нрав-ственности. Съ англ. Ф. С. Комарскаго. Спб., 1899 г., ц. 1 р. 50 к., въ коленк. пер. 2 р.

- Голосъ съ Синая. Въчное основаніе нравственнаго закона. Духовнонравственныя бес. Подъ ред. Ф. С. Комарскаго. Спб., 1894 г., ц. 1 р. 50 к., въ кол. пер. 2

– Искатели Бога. Съ англійск. Ф. С. Комарскаго (съ рис.). Спб., 1898 г.,

ц. 1 р. 50 к., въ пер. 2 р.

 Раскаяніе — основаніе нравственнаго совершенства. Очеркъ нравовъ школьной жизни. Съ англійск. Спб., 1898 г., ц. 2 р., въ изящи. коленк. пер. 2 р. 50 к. Мин. Нар. Просв. допущена въ учен. библ. средн. учебн. зав. (4 фе-враля 1903 г., № 4099).

- Семейный очагь. Мужчина и женщина. Съ англійск. Ф. С. Комарскаго. Спб. 1898 г., ц. 60 к., въ коленк. перепл. 1 р. Мин. Нар. Пр. допущена въ учен. библ. средн. учеб. зав. Мини-стерства (4 февр. 1903 г. № 4099).

Сила добраго вліянія—результать правильн. воспитанія. Очеркъ нравовъ школьной жизни. Съ англійск. Ф. С. Комарскаго. Въ 2 ч. Спб., 1898 г., ц. 2 р. 50 к., въ изящи. коленк. перепл. 3 р. Минист. Народн. Просв. допушена въ ученич. библ. среднихъ учебных завед. Министерства (4 февраля 1903 r., X 4099).

Христіанская отвътственность. Беседы о нравственности. Съ англ. Ф. С. Комарскаго. Спб., 1899 г., ц. 1 р. 50 к., въ кол. пер. 2 р. Мин. Нар. Просв. допушена въ ученическія библіотеки средних учеби. завед. Мин. (4 февраля 1903 г., № 4099).

Фарраръ, Ф. В. Христіанскіе труженики. Съ англ. Ф. С. Комарскаго. Спб., 1898 г., ц. 60 к., въ коленк. перепл. 1 р.

- Молитва, какъ средство къ утоленію печали. Спб., 1888 г., д. 10 к.

Филаретъ (Гумилевскій) архіеп. Черниговск. Беседы о страданіяхъ Господа нашего Іисуса Христа. Съ портр. автора. Въ 2-хъ част. Изд. 3-е. Спб., 1884 г., ц. 3 р., въ кол. пер. 4 р.

Гласъ Божій къ грешнику. Спб., 1891 г., ц. 30 к. Учен. Ком. Мин. Нар. Просвыш. одобрено для ученич. библ. средн. и низш. учебн. заведеній (2 сент. 1884 г., № 12959).

- Житіе святыхъ Кирилла и Мееодія, славянскихъ просвътителей. Въ память тысячельтія. Спб., 1885 г., ц. 10 к.

— Житіе св. Митрофана, епископа Воронежскаго. Съ изображениемъ. Спб.

1904 г., ц. 10 к.

 Историческое ученіе объ отнахъ Церкви, въ 3 том. (860 стр.). Спб., 1882 г., ц. 5 р., въ коленк. пер. 6 р. Учен. Комит. Мин. Нар. Просв. рекомендована для фундам. библ. средн. учебн. заведеній. Внесена въ Справочный каталогь книгь для библютекъ *церковн. школъ.* Спб. 1900 г., стр. 48-я.

- Историческое ученіе объ отцахъ Церкви (въ сокращении). Черниговъ,

1864 г., ц. 1 р. 25 к.

- Исторія русской Церкви. Изд. 6-е. Большой томъ въ 840 стр. Спб., 1894 г., ц. 3 р., въ изящи. коленк. переп. съ волот. тисн. 4 р. Учен. Ком. Мин. Нар. Просв. одобр. для фундам. и учен., старии возр., библ. средн. учебн. зав. (25 ноября 1898 г., № 28740).

- Житія святыхъ подвижницъ Восточной Церкви. Изд. 3-е, съ изображ.

св. подвижницъ, академ. Ө. Г. Солнцева. Спб., 1898 г., ц. 1 р. 50 к., въ нзящн. коленкор. перепл. 2 р. 25 к. Ученыма Комитет. Минист. Народи. Просв. одобрено для фундамент. и ученическ., старшаго возраста, библіотекь средн. учебных заведен. (25 ноября 1898 г.,

№ 28740)

— Житія святыхъ, чтимыхъ православной Церковью. Съ изображ. свят. и праздн. акад. О. Г. Солнцева. На русск. языкъ, за круглый годъ, 12 мъсяцевъ: Январь, Февраль, Марть, Апрель, Май, Іюнь, Тюль, Августь, Сентябрь, Октябрь, Ноябрь, Декабрь. Изд. 3-е, дополненное. Спб. 1900 г., ц. за всв 12 кн. 15 руб., съ перес. 18 руб.; въ роск. коленк. пер. въ 6 кн. 20 р., съ перес. 23 р.; въ 12 кн. 24 р., съ перес. 27 р. Мин. Народ.

Просв. внесена въ каталого книго для безплатн. народных читалень и для ченич. библ. средн. учебных завед. Mun. Нар. Просв. Стр. кат. 17-я, 1897 г.

Филареть (Гумилевскій) архісп. Чернитовск. Историческій обзоръ песнопевцевъ и пъснопъній греческой Церкви. Изд. 3-е, съ дополн. Спб., 1902 г., п. 1 р. 50 к. Учен. Ком. Мин. Нар. Пр. допущена для библ. средн. и низших учеб. зав. и вт безплат. нар. чит. и библ. (1 іюня 1903 г., № 17109).

 Обзоръ русской духовной литературы. Изд. 3-е, съ поправк. и дополн. автора. Спб.,1884 г., ц. 3 р., въ кол. пер. 4 р. Учен. Ком. Мин. Нар. Просв. одобр. для фунд. и ученич., старш. возраста, библіот. средн. завед. (25-го ноября,

1898 г., № 28740).

 Опытъ объяснения на посланіе ап. Павла къ галатамъ. Черниговъ, 1862 г., ц. 75 к.

 Православное догматическое богословіе. 2 т. Изд. 3-е. Спб., 1882 г., ц. 3 р., тъ коленк. пер. 4 р. Учен. Ком. Мин. Нер. Просв. рек. для фунд. библ.

ср. уч. зсв.

– Святые южныхъ славянъ. Описаніе жизни ихъ. Съ изобр. свят. акад. Ө. Г. Солнцева. Спб., 1893 г., ц. 1 р. 50 к., въ изящн. пер. 2 р. 50 к. Учен. Ком. Мин. Нар. Просв. одобрено для фундам. и ученич., ст. возр., библіот. средн. учебн. завед. (25 ноября 1898 г., № 28740.

- Слова, беседы и речи. Въ 4-хъч. Изд. 3-е. Спб., 1883 г., ц. 3 р. 50 к., въ роск. пер. 4 р. 50 к. Учен. Ком. Мин. Нар. Просв. одобр. для фунд. библ. ореди. учеби. завед. (25 ноября 1898 г., № 28740).

Ученіе евангелиста Іоанна о Слов'є.

Черн., 1869 г., ц. 1 р. 25 к. Хергозерскій, А. Обозр'яніе пророч. книгь Ветх. Завъта. Изд. 4-е, исправл. Спб., 1899 г., п. 1 р. Прин. учебы рук. по Св. Пис. въдух. сем. («Церк. Въстн.»

1875 г., № 22 и 1880 г., № 43). Хитровъ, М. И., прот. Древняя Русь въ великіе дни. Съ рис. въ текстъ. Спб., 1899 г., ц. 30 к. Учеби. Ком. пре Св. Стн. одобрена для ученич. библ. дух. сем., муж. дух. и женск. епарх. уч. («Церк. Въд.», № 49-й 1899 г.).

Христіанскія размышленія на каждый день мъсяца. Спб., 1904 г., цъна 10 к.

Чепурновскій, Д. В. Подготовка къ въдному блаженству. Спб., 1891 г., ц. 20 к. Шарбонель, В. Жажда жизни. Философско-нравствен. разсужденіе. Съ фр. Ф. С. Комарскій. Спб., 1893 г., ц. 1 р.

Шнабельниновъ и Летровъ. Знаки благотворит. общество и правила награжд. нии лицъ за ока в. помощь дълами бла-готв. Съ рис. С об., ц. 1 р.

На пересылку книгъ магазинъ покорнъйше просить прилагать по 20 к. на каждый рубль.